# NARAN BHAI GURDAS

Text, Transliteration and Translation

Volume Two



DR. JODH SINGH

# VĀRĀN BHĀĪ GURDĀS

# TEXT, TRANSLITERATION AND TRANSLATION

-- VOLUME TWO

DR. JODH SINGH



#### © Author

ISBN: 93-82289-51-7

ISBN: 93-82289-49-4 (Set of two volumes)

First Edition, 1998 Second Edition, 2013

Price :₹600-00



#### Published by

# B. Chattar Singh Jiwan Singh

Bazar Mai Sewan, Amritsar. (India)

Ph: (0183) 2542346, 2547974 Fax: 5017488

E-mail: csjssales@hotmail.com,

: csjspurchase@yahoo.com

Visit our Website: www.csjs.com

Note: No part of this publication be reproduced or translated in any form or by any means, electronic or mechanical, including photocopy, recording, or any information and retrival system, without permission in writing from the publishers.

Printed and bound in India by Jeewan Printers, Amritsar.

Ph: 0183-2705003,

# **CONTENTS**

|     | A note on Transliteration | vi  |  |
|-----|---------------------------|-----|--|
|     | Preface                   | vii |  |
|     | Dedication                | ix  |  |
|     | *                         |     |  |
| 1.  | Vär 21                    | 1   |  |
| 2.  | Vār 22                    | 21  |  |
| 3.  | Vār 23                    | 42  |  |
| 4.  | Vār 24                    | 63  |  |
| 5.  | Vār 25                    | 88  |  |
| 6.  | Vār 26                    | 108 |  |
| 7.  | Vār 27                    | 143 |  |
| 8.  | Vār 28                    | 166 |  |
| 9.  | Vār 29                    | 188 |  |
| 10. | Vār 30                    | 209 |  |
| 11. | Vār 31                    | 229 |  |
| 12. | Vār 32                    | 249 |  |
| 13. | Vār 33                    | 269 |  |
| 14. | Vār 34                    | 291 |  |
| 15. | Vār 35                    | 312 |  |
| 16. | Vār 36                    | 335 |  |
| 17. | Vār 37                    | 356 |  |
| 18. | Vār 38                    | 387 |  |
| 19. | Vār 39                    | 407 |  |
| 20. | Vār 40                    | 428 |  |
|     | Glossary '                | 451 |  |
|     | Index                     | 455 |  |
|     | O.                        |     |  |

#### A NOTE ON TRANSLITERATION

While transliterating the text of Vārān into English I have made the following changes in the generally accepted method of transliteration:

• Unlongated last 'a' has been dropped whereever it was desired to avoid confusion and wrong pronunciation as the people are doing with Gupta, Rāma by pronouncing them Guptā and Rāmā instead of Gupt and Rām.

• Sound Ch:  $\overline{\theta}$  and consequently

Chh: ਫ

<u>រ</u> : ន

Thouth 'i' and 'u' have been retained for 'f' (sihāri) and '-' (aunkar) in the end respectively where used but since these are grammatical usages their pronunciation is not desired.

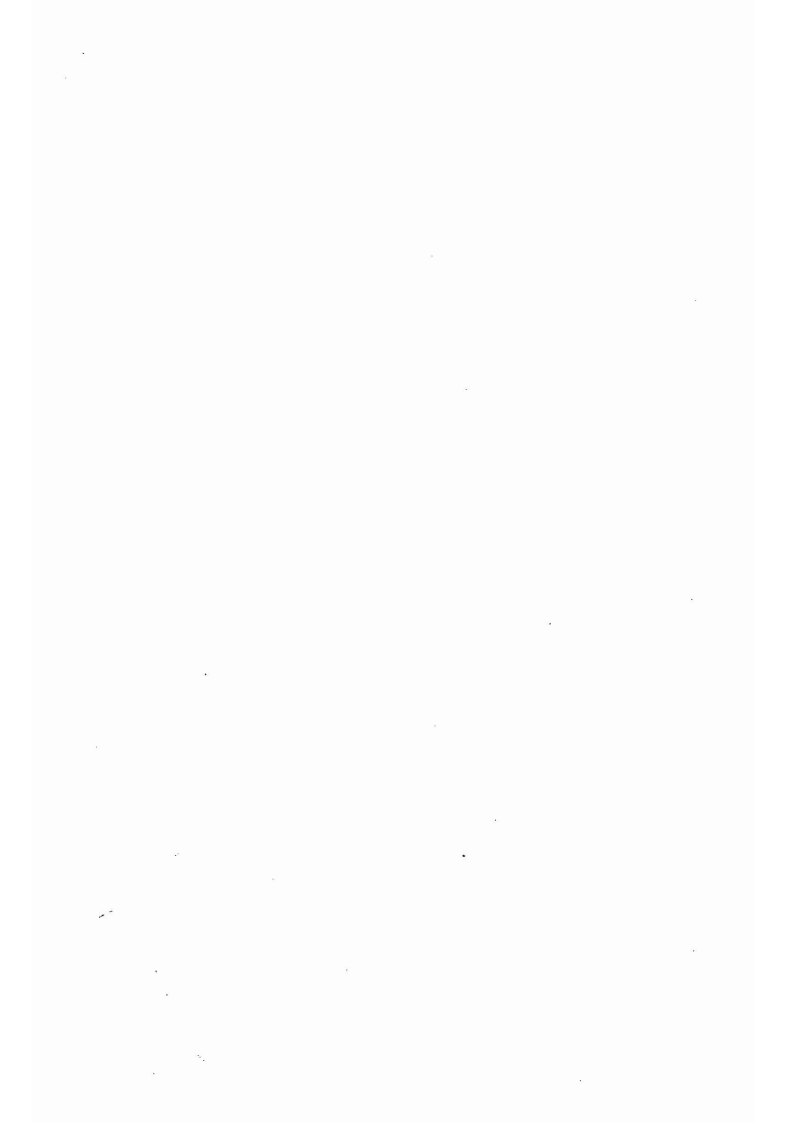
#### PREFACE

In fact there is no thematic divide between volume one and two of the  $V\bar{a}r\bar{a}n$ . Virtues of a gurmukh and the bad deeds of ill-natured manmukh, have been discussed in all the  $V\bar{a}r\bar{a}n$  but Bhāī Gurdās as usual is optimistic about the regeneration of even the most degenerate, and says that an apostate can turn out to be a religious and useful person for the society if he becomes Guru-oriented, i.e. gurmukh. To bring home his thesis the great Bhāī Gurdās uses all urban, colloquial, folkloric, mythological symbols and imagery in a very spontaneous manner.

Earlier we had planned to publish both the volumes one after the other. But then M/s. Vision and Venture thought it in the fitness of things that the whole text, transliteration and translation of  $V\bar{a}r\bar{a}n$  should go in the hands of readers all at once. And we started working on the project with renewed vigour. I feel happy that the technical know-how of Dr. G.B. Singh and the willing cooperation rendered by Mr. Rattan Singh Rānā could make our dream come true in such a short span of time. My heartfelt thanks are due to them. Publishing of both the volumes together has made this work more useful and handy for the readers and the researchers on Bhāi Gurdās and his exegesis of the Sikh tenets and way of life in the background of Indian cultural ethos.

Department of Religious Studies Punjabi University Patiala (India).

Jodh Singh Professor of Sikhism



Dedicated to
Srī Akāl Takhat Sāhib
where
Bhāī Gurdās
serving the cause of Sikh Panth
did most of his scholarly work.



# ੧ਓ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ, ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਤੇ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀ ਮਹਿਮਾ)

ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਪਾਤਿਸਾਹਾ ਸਤਿ ਸਹਾਣੀਐ। ਅੰਤ ਜਾਣੀਐ। ਵਡਾ ਬੇ ਪਰਵਾਹ ਨ ਲਉਬਾਲੀ ਆਖਿ ਼ਵਖਾਣੀਐ । ਦਰਗਾਹ ਵਿਡਾਣੀਐ। ਚੋਜ ਅਥਾਹ ਕਦਰਤ ਅਗਮ ਸਿਫਤਿ ਸਲਾਹ ਅਕਥ ਕਹਾਣੀਐ। ਸਤਿਗਰ ਸਚੇ ਵਾਹੁ ਸਦ ਕਰਬਾਣੀਐ ॥ ੧ ॥

#### 1 Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Mangalācharan, vāhigurū te satigurū dī mahimā)

Pātisāhā pātisāhu sati suhāṇīai. Vadā beparavāh antu na jāṇīai. Laubālī daragāh ākhi vakhāṇīai. Kudarat agamu athāhu choj vidāṇīai. Sachī siphati salāh akath kahāṇīai. Satigur sache vāhu sad kurabāṇīai.

### One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Invocation, the praise of the true Guru)

The Lord is the emperor of the emperors, the truth and the beautiful. He, the great, is nonchalant and his mystery cannot be understood. His court is also anxiety free. The feats of His powers are unfathomable and impervious. His praise is true and the story of His eulogisation is undescribable. I accept the true Guru wondrous and offer my life (for His truth).

# ਪਉੜੀ ੨ (ਆਦਿ ਪੂਰਖ ਦੀ ਮਹਿਮਾ)

ਬਹਮੇ ਬਿਸਨ ਮਹੇਸ -ਲਖ ਧਿਆਇਦੇ। ਕੀਰਤਿ ਸੇਸ ਗਾਇਦੇ। ਨਾਰਦ ਸਾਰਦ ਗਣੇਸ ਗੰਧਰਬ ਵਜਾਇਦੇ। ਨਾਦ ਗਣ ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਕਰਿ ਵੇਸ ਸਾਂਗ ਬਣਾਇਦੇ। ਗਰ ਜੇਲੇ **ਉਪਦੇਸ਼** ਕਰਮ ਕਮਾਇਦੇ। ਆਦਿ ਪਰਖ ਆਦੇਸ ਪਾਰ ਨ ਪਾਇਦੇ ॥ ੨ ॥

#### Paurī 2 (Ādi purakh dī mahimā)

Brahme bisan mahes lakh dhiāide.
Nārad sārad ses kīrati gāide.
Gaņ gandharab gaņes nād vajāide.
Chhia darasan kari ves sāng baṇāide.
Gur chele upades karam kamāide.
Ādi purakhu ādesu pāru na pāide.

#### Pauri 2 (Grandeur of the Primeval Lord)

Millions of Brahmās, Viṣṇus and Maheśas adore the Lord. Nārad, Śaradā and Śeṣanāg eulogise Him. The gaṇas, gandharvas and Gaṇeś et al. play instruments (for Him). The six philosophies also propound different garbs (for reaching Him). The gurus sermonize the disciples and the disciples act accordingly. Salute to the primeval Lord who is unfathomable.

# ਪਉੜੀ ੩ (ਆਦਿ ਪੂਰਖ ਦੀ ਮਹਿਮਾ)

ਹੋਇ ਪੈਕੰਬਰ ਪੀਰ ਕਰਦੇ ਬੰਦਗੀ। ਹੋਇ ਮਸਾਇਕ ਕਰਿ ਸੇਖ ਮਹਛੰਦਗੀ। ਗਉਸ ਕਤਬ ਕਈ ਲੋਇ ਦਰ ਬਖਸੰਦਗੀ। ਦਰਵੇਸ ' ਖਲੋਇ ਮਸਤ ਮਸੰਦਗੀ। ਦਰ ਵਲੀ-ਉਲਹ ਸਣਿ ਸੋਇ ਕਰਨਿ ਪਸੰਦਗੀ। ਦਰਗਹ ਵਿਰਲਾ ਕੋਇ ਬਖਤ ਬਿਲੰਦਗੀ ॥ ੩ ॥

#### Pauri 3 (Ādi Purakh dī mahimā)

Pir paikambar hoi karade bandagi. Sekh masāik hoi kari muhachhandagi. Gaus kutab kai loi dar bakhsandagi. Dar darves khaloi masat masandagi. Wali-ulah suņi soi karani pasandagi. Daragah viralā koi bakhat bilandagi.

#### Pauri 3 (Grandeur of the Primeval Lord)

The pirs and paigambars (messengers of Lord) worship Him. The shaikhs and many other worshippers remain in His shelter. The gauris and qutabs (spiritualists of Islām) of many places beg for His grace at His door. Dervishs in their trance stand at His gate to receive (alms from Him). Listening to the praises of that Lord many walīs also love Him. A rare person of high fortune reaches His court.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਕਾਦਰ ਦੇ ਕੀਤੇ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਜਾਣਦੇ)

ਸੁਣਿ ਆਖਾਣਿ ਵਖਾਣੁ ਆਖਿ ਵਖਾਣਿਆ। ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਣੁ ਨ ਸਚੁ ਸਿਵਾਣਿਆ। ਦਰਗਹ ਪਤਿ ਪਰਵਾਣੁ ਮਾਣੁ ਨਿਮਾਣਿਆ। ਵੇਦ ਕਤੇਬ ਕੁਰਾਣੁ ਨ ਅਖਰ ਜਾਣਿਆ। ਦੀਨ ਦੁਨੀ ਹੈਰਾਣੁ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣਿਆ। ਕਾਦਰ ਨੋ ਕੁਰਬਾਣੁ ਕੁਦਰਤਿ ਮਾਣਿਆ॥ ৪॥

#### Pauri 4 (Kādar de kite nūn nahī jaņade)

Suṇi ākhāṇi vakhāṇu ākhi vakhāṇiā.
Hindū Musalmāṇu na sach siñāṇiā.
Daragah pati paravāṇu māṇu nimāṇiā.
Ved kateb Qurāṇu na akhar jāṇiā.
Din duni hairāṇu choj vidāṇiā.
Kādar no kurabāṇu kudarati māṇiā.

#### Pauri 4 (People know not the works of creator)

People go on explaining disconnected rumours but none of the Hindus and Muslims has identified the truth. Only an humble person is accepted respectfully in the court of the Lord. The Vedas, *katebas* and the *Qurān* (i.e. all the scriptures of world) also know not even a single word about Him. The whole world is wonder-struck to see his wondrous deeds. I am sacrifice unto that creator who Himself is the basic grandeur of His creation.

# ਪਉੜੀ ੫ (ਰਸਾਂ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਮਹਲ ਤੋਂ ਦੂਰ ਹਨ)

| ਲਖ                                 | ਲਖ    | <u>ਰੂ</u> ਪ | ਸਰੂਪ  | พธูน | ਸਿਧਾਵਹੀ। |  |  |
|------------------------------------|-------|-------------|-------|------|----------|--|--|
| ਰੰਗ                                | ਬਿਰੰਗ | ਸੁਰ         | ਗਿ    | ਤਰੰਗ | ਬਣਾਵਹੀ।  |  |  |
| ਰਾਗ                                | ਨਾਦ   | ਵਿਸਮਾਦ      | ਗੁਣ   | ਨਿਧਿ | ਗਾਵਹੀ।   |  |  |
| ਰਸ                                 | ਕਸ    | ਲਖ          | ਸੁਆਦ  | ਚਖਿ  | ਚਖਾਵਹੀ।  |  |  |
| ਗੰਧ                                | ਸੁਗੰਧ | ਼ਕਰੋ        | ੜਿੰ 🐇 | ਮਹਿ  | ਮਹਕਾਵਈ।  |  |  |
| ਗੈਰ ਮਹਲਿ ਸੂਲਤਾਨ ਮਹਲੂ ਨ ਪਾਵਹੀ ॥ ੫ ॥ |       |             |       |      |          |  |  |

#### Pauri 5 (Rasān de piāre mahal ton dūr han)

Lakh lakh rūp sarūp anūp sidhāvahi.
Raṅg biraṅg suraṅg taraṅg baṇāvahi.
Rāg nād visamād guṇ nidhi gāvahi.
Ras kas lakh suād chakhi chakhāvahi.
Gandh sugandh karoṇi mahi mahakāvai.
Gair mahali sulatān mahalu na pāvahi.

#### Pauri 5 (Pleasure seekers are away from His abode)

Millions of beauteous persons come to and go from this world and perform variegated activities. The  $r\bar{a}gs$  (melodies) and  $n\bar{a}ds$  (sounds) also being wonder-struck eulogise that ocean of attributes (the Lord). Millions taste and make others taste the edibles and inedibles. Crores of people manage to make others enjoy the fragrance and varied smells. But those who consider the Lord of this (body) mansion as an alien, they all cannot attain His mansion.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਦ੍ਰੰਦ੍ਰ ਤੇ ਏਕਤਾ)

ਸਿਵ ਸਕਤੀ ਦਾ ਮੇਲੂ ਦੁਬਿਧਾ ਹੋਵਈ। ਤ੍ਰੈ ਗੁਣ ਮਾਇਆ ਖੇਲੂ ਭਰਿ ਭਰਿ ਧੋਵਈ। ਚਾਰ ਪਦਾਰਥ ਭੇਲੂ ਹਾਰ ਪਰੋਵਈ। ਪੰਜਿ ਤਤ ਪਰਵੇਲ ਅੰਤਿ ਵਿਗੋਵਈ। ਛਿਅ ਰੁਤਿ ਬਾਰਹ ਮਾਹੇ ਹਸਿ ਹਸਿ ਰੋਵਈ। ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਨਵ ਨਿਧਿ ਨੀਤ ਨ ਸੋਵਈ॥੬॥

#### Pauri 6 (Dvand te ekatā)

Siv sakatī dā melu dubidhā hovai.
Traiguņ māiā khelu bharibhari dhovai.
Chāri padārath bhelu hār parovai.
Pañji tat paravel ant vigovai.
Chhia ruti bārah māh hasi hasi rovai.
Ridhi sidhi nav nidhi nīd na sovai.

#### Pauri 6 (Duality and unity)

The confluence of Siva and the Sakti is the root cause of this creation full of duality. The maya with her three guṇas (qualities – rajas, tamas and sattv) plays her games and sometimes fills the man (with hopes and desires) and at another time empties him totally frustrating his plans. Maya deludes people through the cyclic garlands of dharma, arth,  $k\bar{a}m$  and moks (four supposed ideals of life) offered by her to man. But man, the sum total of five elements, perishes ultimately. The  $ji\bar{v}$  (creature), laughs, weeps and wails during all the six seasons and twelve months of his life and imbued with the pleasures of the miraculous powers (given him by the Lord) never attains peace and equipoise.

14

ਪਉੜੀ ੭ (ਭਾਉ-ਭਗਤਿ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਸਭ ਫੋਕਟ ਹੈ)
ਸਹਸ ਸਿਆਣਪ ਲਖ ਕੰਮਿ ਨ ਆਵਹੀ।
ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਉਨਮਾਨੂ ਅੰਤੂ ਨਾ ਪਾਵਹੀ।
ਲਖ ਸਸੀਅਰ ਲਖ ਭਾਨੂ ਅਹਿਨਿਸਿ ਧਯਾਵਹੀ।
ਲਖ ਪਰਕਿਰਤਿ ਪਰਾਣ ਕਰਮ ਕਮਾਵਹੀ।
ਲਖ ਲਖ ਗਰਬ ਗੁਮਾਨ ਲਜ ਲਜਾਵਹੀ।
ਲਖ ਲਖ ਦੀਨ ਈਮਾਨ ਤਾੜੀ ਲਾਵਹੀ।
ਭਾੳ ਭਗਤਿ ਭਗਵਾਨ ਸਚਿ ਸਮਾਵਹੀ॥ ੭॥

#### Paurī 7 (Bhāu-bhagati ton binā sabh fokat hai)

Sahas siāṇap lakh kammi na āvahi.
Giān dhiān unamānu antu nā pāvahi.
Lakh sasiar lakh bhānu ahinisi dhyāvahi.
Lakh parkirati parāṇ karam kamāvahi.
Lakh lakh garab gumān laj lajāvahi.
Lakh lakh din iman taṇi lāvahi.
Bhau bhagati bhagavān sachi samāvahi.

#### Pauri 7 (Everything futile without loving devotion)

Millions of skills make no avail. Myriads of knowledges, concentrations and inferences are unable to know the mysteries of Lord. Millions of moons and suns adore Him day and night. And millions of people remain imbued with humility. Millions are worshipping the Lord according to their own religious traditions. Only through loving devotion one can merge in the Lord, the absolute truth.

# ਪਉਣੀ ੮ (ਭਾਉ-ਭਗਤਿ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਪਰਚੇ)

ਪਤਿਸਾਹ ਪੀਰ ਪਰਚੇ ਲਾਵਹੀ। नेता ਭੋਗ ਸੰਗਿ ਲਖ ਚਲਾਵਹੀ। ਰਾਹ ਦੀਨ ਦਨੀ ਅਸਗਾਹ ਹਾਥਿ ਨ ਪਾਵਹੀ। ਕਟਕ ਮਰੀਦ ਸੇਵ ਪਨਾਹ ਕਮਾਵਹੀ। ਅੰਤ ਨ ਸਿਫਤਿ ਸਲਾਹ ਆਖਿ ਸਣਾਵਹੀ। ਲਉਬਾਲੀ ਦਰਗਾਹ ਖੜੇ ਧਿਆਵਹੀ ॥ ੮ ॥

#### Pauri 8 (Bhāu-bhagati ton binā parache)

Lakh pir patisāh parache lāvahī.

Jog bhog lakh rāh saṅgi chalāvahī.

Din duni asagāh hāthi na pāvahī.

Kaṭak murīd panāh sev kamāvahī.

Antu na siphati salāh ākhi suṇāvahī.

Laubālī daragāh khaṛe dhiāvahī.

#### Pauri 8 (With loving devotion, all is futile)

Millions of spiritualists and emperors confuse the public. Millions adopt yoga and *bhog* (enjoyment) simultaneously but they cannot fathom the divine who is beyond all the religions and the world. Myriads of servants serve him but their praises and eulogies cannot know his extent. All standing at His court adore that anxiety-free Lord.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਭਾਉ-ਭਗਤਿ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਪਰਚੇ)

ਸਾਹਿਬਿ ਸਿਰਦਾਰ ਜਾਵਣੇ। ਆਵਣ ਵਡੇ ਬਣਾਵਣੇ। ਲਖ ਦਰਬਾਰ ਬਣਤ ਭਰੇ ਭੰਡਾਰ ਗਣਾਵਣੇ। ਗਣਤ ਦਰਬ ਪਰਵਾਰੈ ਸਦਾਵਣੇ। ਸਾਧਾਰ ਬਿਰਦ ਧੋਹ ਕਮਾਵਣੇ। ਲੋਭ ਮੋਹ ਅਹੰਕਾਰ ਚਾਰ ਵੀਚਾਰਿ ਦਹ ਦਿਸਿ ਧਾਵਣੇ ਲਖ ਲਖ ਬੁਜਰਕਵਾਰ ਮਨ ਪਰਚਾਵਣੇ ॥ ੯ ॥

#### Pauri 9 (Bhāu-bhagati ton binā parache)

Lakh sāhibi sirdār āvaņ jāvaņe.
Lakh vaḍe darabār baṇat baṇāvaņe.
Darab bhare bhaṇḍār gaṇat gaṇāvaṇe.
Paravārai sādhār birad sadāvaṇe.
Lobh moh ahaṅkār dhoh kamāvaṇe.
Karade chāru vichāri dah disi dhāvaṇe
Lakh lakh bujarakavār man parachāvaṇe.

#### Pauri 9 (With loving devotion, all is futile)

Many masters and leaders come and go. Many majestic courts exist and their stores are so full of wealth that continuous counting goes on there (to avoid any deficiency). Many becoming helping hand to many families are sticking to their words and protect their reputation. Many, controlled by greed, infatuation and ego, go on swindling and cheating. Many are there who talking and discoursing sweetly wander in all the ten directions. Millions are old people who are still swinging their mind in the hopes and desires.

ਪਉੜੀ ੧੦ (ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਤੋਂ ਛੂਟ ਹੋਰ ਪਰਚੇ) ਲਖ ਦਾਤੇ ਦਾਤਾਰ ਮੰਗਿ ਮੰਗਿ ਦੇਵਹੀ। ਕਰੇਵਹੀ। ਅਵਤਾਰ ਕਾਰ ਅੰਤ ਖੇਵਹੀ। ਨ ਖੇਵਟ ਪਾਰਾਵਾਰ ਵੀਚਾਰੀ ਵੀਚਾਰਿ ਭੇਤ ਦੇਵਹੀ। ठ ਕਰਿ ਆਚਾਰਿ ਲੇਵਹੀ। ਕਰਤੁਤੀ ਜਸ ਜੇਵਣਹਾਰ ਜੇਵਣ ਜੇਵਹੀ। ਲਖ ਲਖ ਲਖ ਦਰਗਹ ਦਰਬਾਰ ਸੇਵਕ ਸੇਵਹੀ ॥ ੧੦॥

#### Pauri 10 (Bhāu bhagati ton chhut hor parache)

Lakh dāte dātār mangi mangi devahī.
Autari lakh avatār kār karevahī.
Antu na pārāvāru khevat khevahī.
Vichārī vichāri bhetu na devahī.
Karatūtī āchāri kari jasu levahī.
Lakh lakh jevaṇahār jevaṇ jevahī.
Lakh daragah darbār sevak sevahī.

#### Pauri 10 (Without loving devotion all else is futile)

Millions are the generous persons who beg and bestow upon others. Millions are incarnations (of gods) who having born have performed many acts. Many boatmen have rowed but none could know the extent and end of the world ocean. The thinkers also could know nothing about His mystery. Millions are eating and feeding others and millions are there who are serving the transcendental Lord and also in the courts of worldly kings.

ਪਉੜੀ ੧੧ (ਭਾਉ-ਭਗਤਿ ਤੋਂ ਛੁਟ ਹੋਰ ਪਰਚੇ)
ਸੂਰ ਵੀਰ ਵਰੀਆਮ ਜੋਰੁ ਜਣਾਵਹੀ।
ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਸੁਰਤੇ ਲਖ ਆਖਿ ਸੁਣਾਵਹੀ।
ਖੋਜੀ ਖੋਜਨਿ ਖੋਜਿ ਦਹਿ ਦਿਸਿ ਧਾਵਹੀ।
ਚਿਰ ਜੀਵੈ ਲਖ ਹੋਇ ਨ ਓੜਕੁ ਪਾਵਹੀ।
ਖਰੇ ਸਿਆਣੇ ਹੋਇ ਨ ਮਨੁ ਸਮਝਾਵਹੀ।
ਲਉਬਾਲੀ ਦਰਗਾਹ ਚੋਟਾਂ ਖਾਵਹੀ॥ ੧੧॥

#### Pauri 11 (Bhau-bhagati ton chhut hor parache)

Sūr vir variam joru jaṇāvahi.
Suṇi suṇi surate lakh ākhi suṇāvahi.
Khoji khojani khoji dahidisi dhāvahi.
Chirajivai lakh hoi na oraku pāvahi.
Khare siāṇe hoi na mānu samajhāvahi.
Laubāli daragāh choṭān khāvahi.

#### Pauri 11 (Nothing without loving devotion)

The valiant soldiers show their powers. Millions of the listeners explain His praises. Researchers also run in all the ten directions. Millions of long-lived ones have happened but none could know the mystery of that Lord. Even being clever, people do not make their minds understand (the futility of rituals and other allied hypocrisies) and ultimately get punished at the court of the Lord.

# ਪਉੜੀ ੧੨ (ਖੁਦੀ ਦੇ ਦੁੱਖ ਤੇ ਸਬਰ ਦੇ ਸੂਖ)

ਹਿਕਮਤਿ ਲਖ ਹਕੀਮ ਚਲਤ ਬਣਾਵਹੀ। ਆਕਲ ਹੋਇ ਫਹੀਮ ਮਤੇ ਮਤਾਵਹੀ। ਗਾਫਲ ਹੋਇ ਗਨੀਮ ਵਾਦ ਵਧਾਵਹੀ। ਲੜਿ ਲੜਿ ਕਰਨਿ ਮੁਹੀਮ ਆਪੁ ਗਣਾਵਹੀ। ਹੋਇ ਜਦੀਦ ਕਦੀਮ ਨ ਖੁਦੀ ਮਿਟਾਵਹੀ। ਸਾਬਰੁ ਹੋਇ ਹਲੀਮ ਆਪੁ ਗਵਾਵਹੀ॥ ੧੨॥

#### Pauri 12 (Khudi de dukh te sabar de sukh)

Hikamati lakh hakim chalat baṇāvahī.
Ākal hoi phahim mate matāvahī.
Gāphal hoi ganim vād vadhāvahī.
Lari lari karani muhim āpu gaṇāvahī.
Hoi jadīd kadīm na khudī miṭāvahī.
Sābaru hoi halīm āpu gavāvahī.

#### Pauri 12 (Sufferings of ego and delights of contentment)

Physicians prepare myriads of prescriptions. Millions of people full of wisdom adopt many a resolution. Many enemies unwittingly go on increasing their enmity. They march for fightings and thus show their ego. From youth, though, they step in old age yet their egotism is not effaced. Only the contented and the humble lose their sense of egocentricity.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਖੁਦੀ ਮਿਟੇ ਤਾਂ ਗਤੀ ਹੈ)

ਪੀਰ ਮਰੀਦ ਮਿਲਾਵਹੀ। ਮੇਲ ਲਖ ਸਹੀਦ ਲਾਵਹੀ। ਸਹਦੇ ਲਖ ਜਾਰਤ ਈਦ ਰੋਜੇ ਲਖ ਕਰਾਵਹੀ। ਲਖ ਨਿਵਾਜ ਕਰਿ ਕਰਿ ਗਫਤ ਸਨੀਦ ਪਰਚਾਵਹੀ। ਮਨ ਕਮਾਵਹੀ। ਹਜਰੇ ਕਲੀਦ ਕਲਵ ਜਹਦ ਦਰਿ ਦਰਵੇਸ ਰਸੀਦ ਆਪੂ ਜਣਾਵਹੀ ॥ ੧੩ ॥

#### Paurī 13 (Khudī mițe tān gatī hai)

Lakh lakh pir murid mel milāvahi.
Suhade lakh sahid jārat lāvahi.
Lakh roje lakh id nivāj karāvahi.
Kari kari guphat sunid man parachāvahi.
Hujare kulaph kalīd juhad kamāvahi.
Dari darves rasīd āpu jaṇāvahi.

#### Pauri 13 (Negation of self conceit is the salvation)

Lacs of spiritualists and their disciples assemble. Myriads of beggers have pilgrimages at the martyries. Millions of people observe fasts  $(roz\bar{a})$  and offer  $nam\bar{a}z$  (prayer) of  $i\bar{d}$ . Many entice their minds by being busy in questioning and answering. Many are engaged in preparing the key of devotion for opening the lock of mind's temple. But those who by becoming dervish at the door of Lord have become acceptable, never show their individuality.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਮਾਇਆਧਾਰੀ ਡਰਾਵਣੇ ਹਨ)

ਮਹਲ ਉਸਾਰਿ ਵਿਛਾਇ ਵਿਛਾਵਣੇ। ਦਨੀਆਦਾਰ ਵਡੇ ਨਾੳ ਗਣਾਵਣੇ। ਗੜ ਕੋਟ ਹਜਾਰ ਕਰਿ ਕਮਾਵਣੇ। ਰਾਜ ਵਧਾਵਣੇ। ਲਖ ਲਖ ਮਨਸਬਦਾਰ ਵਜਹ ਭਰੇ ਅਹੰਕਾਰ ਜਾਵਣੇ। ਪਰ ਆਵਨ ਤਿਤ ਸਚੇ ਦਰਬਾਰ ਖਰੇ ਡਰਾਵਣੇ ॥ ੧੪ ॥

#### Pauri 14 (Māiā dhārī darāvaņe han)

Uche mahal usāri vichhāi vichhāvaņe.
Vaḍe duniādār nāu gaṇāvaņe.
Kari gar koṭ hajār rāj kamāvaņe.
Lakh lakh manasabdār vajah vadhāvaņe.
Pūr bhare ahankār āvan jāvaņe.
Titu sache darabār khare ḍarāvaņe.

#### Pauri 14 (Ugly are the people indulged in delusions)

Tall palaces are erected and carpets are spread therein, to get counted amongst the high-ups. Constructing thousands of forts people rule over them and millions of officers sing panegyrics in the honour of their rulers. Such people full of their self-esteems go on transmigrating from and to this world and look uglier in the true court of the Lord.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਉੱਥੇ ਪਖੰਡ ਨਹੀਂ ਚਲਦਾ)

ਪਰਬੀ ਕਰੋਤਿ ਤੀਰਥ ਲਖ ਨਾਵਣਾ। ਸੇਵ ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਸਥਾਨ ਕਰਾਵਣਾ। ਸਾਧਿ ਸੰਜਮ ਜਪ ਤਪ ਲਖ ਸਧਾਵਣਾ। ਹੋਮ ਨਈਵੇਦ ਜਗ ਭੋਗ ਲਗਾਵਣਾ। ਨੇਮ ਲਖ ਦਾਨ ਵਰਤ ਕਰਮ ਕਮਾਵਣਾ। ਲਊਬਾਲੀ ਦਰਗਾਹ ਪਖੰਡ ਨ ਜਾਵਣਾ ॥ ੧੫ ॥

#### Pauri 15 (Uthe pakhand nahin chaladā)

Tīrath lakh karoṇi purabī nāvaṇā.

Devi dev sathān sev karāvaṇā.

Jap tap sañjam lakh sādhi sadhāvaṇā.

Hom jag naīved bhog lagāvaṇā.

Varat nem lakh dān karam kamāvaṇā.

Laubālī daragāh pakhaṇḍ na jāvaṇā.

#### Pauri 15 (Hypocrisy does not avail there)

Millions of bathings at pilgrimage centres on auspicious occasions; serving at the places of gods and goddesses; observance of austerities and millions of praxis by being meditative and full of continence; offerings through  $yaj\tilde{n}$  and homs etc; fasts, dos and donots and millions of charities (for the sake of show business) have absolutely no meaning in that true court of the Lord.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਦਰਗਾਹ ਦਾ ਬੰਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਉੱਚਾ ਹੈ)

ਪੋਪਲੀਆਂ ਭਰਨਾਲਿ ਲਖ ਤਰੰਦੀਆਂ। ਓੜਕ ਓੜਕ ਭਾਲਿ ਸੁਧਿ ਨ ਲਹੰਦੀਆਂ। ਅਨਲ ਮਨਲ ਕਰਿ ਖਿਆਲ ਉਮਗਿ ਉਡੰਦੀਆਂ। ਉਛਲਿ ਕਰਨਿ ਉਛਾਲ ਨ ਉਭਿ ਚੜ੍ਹੰਦੀਆਂ। ਲਖ ਅਗਾਸ ਪਤਾਲ ਕਰਿ ਮੁਹਛੰਦੀਆਂ। ਦਰਗਹ ਇਕ ਰਵਾਲ ਬੰਦੇ ਬੰਦੀਆਂ॥ ੧੬॥

#### Pauri 16 (Daragāh dā bandā sabh ton uchā hai)

Popaliān bharanāli lakh tarandiān.
Orak orak bhāli sudhi na lahandiān.
Anal manal kari khiāl umagi uḍandiān.
Uchhali karani uchhāl na ubhi charhandiān.
Lakh agās patāl kari muhchhandiān.
Daragah ik ravāl bande bandiān.

#### Pauri 16 (Man of the Lord's court is the highest)

Millions of leather bags (boats) go on floating on water but even searching the vast ocean they do not find possible to know the ends of the ocean. The lines of *anil* birds fly high to know about the sky but their jumps and upward flights do not take them to the highest borders of sky. Millions of skies and nether worlds (and their inhabitants) are beggars before Him and before the servants of God's court are nothing more than a particle of dust.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੀ ਸ੍ਰਿਸ਼ਟੀ)

ਤੈ ਗੁਣ ਮਾਇਆ ਖੇਲੂ ਕਰਿ ਦੇਖਾਲਿਆ। ਖਾਣੀ ਬਾਣੀ ਚਾਰਿ ਚਲਤੁ ਉਠਾਲਿਆ। ਪੰਜਿ ਤਤ ਉਤਪਤਿ ਬੰਧਿ ਬਹਾਲਿਆ। ਛਿਅ ਰੁਤਿ ਬਾਰਹ ਮਾਹ ਸਿਰਜਿ ਸਮ੍ਹਾਲਿਆ। ਅਹਿਨਿਸਿ ਸੂਰਜ ਚੰਦੂ ਦੀਵੇ ਬਾਲਿਆ। ਇਕੂ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਨਦਰਿ ਨਿਹਾਲਿਆ॥ ੧੭॥

#### Paurī 17 (Vāhigurū dī saristi)

Traī guņ māiā khelu kari dekhāliā.
Khāṇī bāṇī chāri chalatu uṭhāliā.
Pañji tat utapati bandhi bahāliā.
Chhia ruti bārah māh siraji samhāliā.
Ahinisi sūraj chandu dīve bāliā.
Iku kavāu pasāu nadari nihāliā.

#### Pauri 17 (Creation of the wondrous Lord-Vähigurū)

The Lord has produced this world as the play of the three dimensional maya. He has accomplished the feat of (the creation of) four life mines (egg, foetus, sweat, vegetation) and four speeches (parā, paśyanti, madhyamā and vaikhari). Creating from the five elements he bound them all in a divine law. He created and sustained the six seasons and the twelve months. For day and night He lit the sun and the moon as lamps. With one vibrational throb he expanded the whole creation and delighted it through his graceful glance.

# ਪਉਂੜੀ ੧੮ (ਆਪ ਅਲੇਪ ਹੈ)

ਕੁਦਰਤਿ ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਥਾਪ ਉਥਾਪਦਾ। ਤਿਦੂ ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਨ ਓੜਕੁ ਜਾਪਦਾ। ਲਖ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਸਮਾਉ ਨ ਲਹਰਿ ਵਿਆਪਦਾ। ਕਰਿ ਕਰਿ ਵੇਖੇ ਚਾਉ ਲਖ ਪਰਤਾਪਦਾ। ਕਉਣੁ ਕਰੈ ਅਰਥਾਉ ਵਰ ਨ ਸਰਾਪ ਦਾ। ਲਹੈ ਨ ਪਛੋਤਾਉ ਪੁੰਨੂ ਨ ਪਾਪ ਦਾ॥ ੧੮॥

### Pauri 18 (Ap alep hai)

Kudarati iku kavāu thāp uthāpadā.
Tidū lakh darīāu na oṇaku jāpadā.
Lakh brahamaṇḍ samāu na lahari viāpadā.
Kari kari vekhai chāu lakh paratāpadā.
Kauṇu karai arathāu var na sarāp dā.
Lahai na pachhotāu punnu na pāp dā.

#### Pauri 18 (He is detached)

With one word (sound) the Lord creates the universe and destroyes it. From that very Lord myriads of life streams have emerged and there is no end to them. Millions of universes subsume in Him but He is uninfluenced by any of them. He sees His own activities with great enthusiasm and makes many a man glorious. Who can decode the mystery and meaning of the principle of His boons and curses? He accepts not only the (mental) repentance of sins and virtues (and accepts the good deeds).

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਕੁਦਰਤ ਤੇ ਕਾਦਰ ਬੇਅੰਤ ਅਸਗਾਹ ਹੈ)

ਅੰਤ ਪਾਈਐ। ਕਦਰਤਿ ਅਗਮੁ ਅਥਾਹ ਨ ਪਰਚਾਈਐ। ਕਿਨ ਬੇਪਰਵਾਹ ਕਾਦਰ ਹੈ ਕੇਵਡ ਆਖਿ ਸਣਾਈਐ। ਦਰਗਾਹ ਕੋਇ ਕਿਤ ਬਿਧਿ ਜਾਈਐ। ਰਾਹ ਕਿਊ ਕਰਿ ਧਿਆਈਐ। ਕੇਵਡ ਸਿਫ਼ਤਿ ਸਲਾਹ ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅਸਗਾਹੂ ਨ ਅਲਖੂ ਲਖਾਈਐ ॥ ੧੯ ॥

#### Pauri 19 (Kudarat te kādar beant asagāh hai)

Kudarati agamu athāhu antu na pāiai.
Kādaru beparavāhu kin parachāiai.
Kevadu hai daragāh ākhi suņāiai.
Koi na dasai rāhu kitu bidhi jāiai.
Kevad siphati salāh kiu kari dhiāiai.
Abigati gati asagāhu na alakhu lakhāiai.

#### Pauri 19 (The creator and His creation are infinite)

Creation, the power of the Lord is unapproachable and unfathomable. Nobody can know its extent. That creator is without any anxiety; how could He be persuaded and amused. How the majesty of His court could be described. None is there to tell the way and means leading to Him. This is also incomprehensible that how infinite are his eulogies and how should He be concentrated upon. The dynamics of the Lord is unmanifest, deep and unfathomable; it cannot be known.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਕੇਵਲ ਗੁਰਪ੍ਰਸਾਦਿ ਦੀ ਇੱਛਾ)

ਆਦਿ ਪਰਖੁ ਪਰਮਾਦਿ ਆਖੀਐ। ਅਚਰਜ ਆਦਿ ਅਨੀਲ ਅਨਾਦਿ ਸਾਖੀਐ। ਸਬਦ ਜਗਾਦਿ ਆਦਿ ਵਰਤੇ ਨ ਗਲੀ ਗਾਖੀਐ। ਭਗਤਿ ਅਛਲਾਦਿ ਸਹਿਜ ਸਭਾਖੀਐ। ਵਛਲ ਅਨਹਦਿ **ਉਨਮਨਿ** ਅਭਿਲਾਖੀਐ। ਨਾਦਿ ਲਿਵ ਵਿਸਮਾਦੈ ਵਿਸਮਾਦ ਪਾਖੀਐ। ਪੂਰਨ ਪਰੈ ਗਰ ਪਰਸਾਦਿ ਕੇਵਲ ਕਾਖੀਐ ॥ ੨੦ ॥ ੨੧ ॥ ਇਕੀਹ ॥

#### Pauri 20 (Keval gurprasādi dī ichhā)

Ādi purakhu paramādi acharaju ākhīai.
Adi anīlu anādi sabadu na sākhīai.
Varatai ādi jugādi na galī gākhīdi.
Bhagat vachhalu achhalādi sahaji subhākhīai.
Unamani anahadi nādi liv abhilākhīai.
Visamādai visamād pūran pākhīai.
Pūrai gurparasādi keval kākhīai.

#### Pauri 20 (Only grace of the Lord desired)

The primeval Lord is said to be the supreme wonder. The words also fail to tell about the beginning of that beginningless. He operates in the time and even before the time primordial and mere discussions cannot explain Him. He, the protector and lover of the devotees is undeceivable known by the name of the equipoise. The desire of the consciousness is to remain merged in His unstruck melody heard in the trance. He, being full of all dimensions, is the wonder of the wonders. Now the only desire remains that the grace of the perfect Guru be with me (so that I may realise the Lord).

# ੧ਓੇ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ। ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ ਈਸ਼੍ਰਰੀ ਰਚਨਾ)

ਨਿਰਾਧਾਰ ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਨ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ।
ਹੋਆਂ ਏਕੰਕਾਰੁ ਆਪੁ ਉਪਾਇਆ।
ਓਅੰਕਾਰਿ ਅਕਾਰੁ ਚਲਿਤੁ ਰਚਾਇਆ।
ਸਚੁ ਨਾਉ ਕਰਤਾਰੁ ਬਿਰਦੁ ਸਦਾਇਆ।
ਸਚਾ ਪਰਵਦਗਾਰੁ ਤੈ ਗੁਣ ਮਾਇਆ।
ਸਿਰਨੀ ਸਿਰਜਣਹਾਰੁ ਲੇਖੁ ਲਿਖਾਇਆ।
ਸਭਸੈਂ ਦੇ ਆਧਾਰੁ ਨ ਤੋਲਿ ਤੁਲਾਇਆ।
ਲਖਿਆ ਥਿਤਿ ਨ ਵਾਰੁ ਨ ਮਾਹੁ ਜਣਾਇਆ।
ਵੇਦ ਕਤੇਬ ਵੀਚਾਰੁ ਨ ਆਖਿ ਸੁਣਾਇਆ॥੧॥

#### 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Mangalacharan Isvarī rāchanā)

Nirādhār nirankāru na alakhu lakhāiā.
Hoā ekankāru āpu upāiā.
Oankāri akāru chalitu rachāiā.
Sachu nāu karatāru biradu sadāiā.
Sachā paravadagāru trai guņ māiā.
Siraṭhī sirajaṇahāru lekhu likhāiā.
Sabhasai de ādhāru na toli tulāiā.
Lakhiā thiti na vāru na māhu jaṇāiā.
Ved kateb vīchāru na ākhi sunāiā.

# One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor

Pauri 1 (In prasise of Divinity and divine creation)

That formless Lord who is without any anchor and is imperceptible, has not made himself fully known to anyone. From unembodiment He assumed the form by himself and becoming Oankar He created infinite wondrous forms. In the form of the true name  $(n\bar{a}m)$  and becoming the creator, He came to be known as the protector of His own reputation. Through three dimensional maya He nourishes one and all. He is the creator of the cosmos and prescribes its destiny. He is the basis of all, the incomparable One. None has ever disclosed the date, the day and month (of creation). Even the Vedas and other scriptures could not fully explain His thoughts.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਈਸ਼੍ਰਰੀ ਬਲ)

ਨਿਰਾਲੰਬੁ ਨਿਰਬਾਣੁ ਬਾਣੁ ਚਲਾਇਆ। ਉਡੈ ਹੰਸ ਉਚਾਣ ਕਿਨਿ ਪਹੁਚਾਇਆ। ਖੰਭੀ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣੁ ਆਣਿ ਮਿਲਾਇਆ। ਧੂ ਚੜਿਆ ਅਸਮਾਣਿ ਨ ਟਲੈ ਟਲਾਇਆ। ਮਿਲੈ ਨਿਮਾਣੈ ਮਾਣੁ ਆਪੁ ਗਵਾਇਆ। ਦਰਗਹ ਪਤਿ ਪਰਵਾਣੁ ਗੁਰਮੁਖਿ ਧਿਆਇਆ॥੨॥

#### Pauri 2 (Isvari bal)

Nirālambu nirabāņu bāņu chalāiā.

Udai hans uchāņ kini pahuchāiā.

Khambhī choj vidāņu āņi milāiā.

Dhrū chaņiā asamāņi na talai talāiā.

Milai nimāņai māņu āpu gavāiā.

Daragah pati paravāņu gurmukhi dhiāiā.

#### Pauri 2 (Divine power)

Who without any props, and uncontrolled by habit has created behavioural patterns? How the swan reaches the heights of sky? Wondrous is the mystery of wings which made the swan to soar at such heights. How did Dhruv in the form of immovable star mount the sky? It is a mystery how a humble eschewing ego acquires honour in life. Only the gurmukh who has meditated upon Lord is accepted in His court.

# ਪਉੜੀ ੩ (ਈਸ਼੍ਰਰੀ ਬਲ)

ਓੜਕੁ ਓੜਕੁ ਭਾਲਿ ਨੂੰ ਓੜਕੁ ਪਾਇਆ। ਓੜਕੁ ਭਾਲਣਿ ਗਏ ਸਿ ਫੇਰ ਨ ਆਇਆ। ਓੜਕੁ ਲਖ ਕਰੋੜਿ ਭਰਮਿ ਭੁਲਾਇਆ। ਆਦੁ ਵਡਾ ਵਿਸਮਾਦੁ ਨ ਅੰਤੁ ਸੁਣਾਇਆ। ਹਾਥਿ ਨ ਪਾਰਾਵਰੁ ਲਹਰੀ ਛਾਇਆ। ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਨ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਕਾਦਰੁ ਨੋ ਕੁਰਬਾਣੁ ਕੁਦਰਤਿ ਮਾਇਆ। ਆਪੇ ਜਾਣੈ ਆਪੁ ਗੁਰਿ ਸਮਝਾਇਆ॥੩॥

#### Pauri 3 (Isvari bal)

Oraku oraku bhāli na oraku pāiā.
Oraku bhālani gae si pher na āiā.
Oraku lakh karori bharami bhulāiā.
Ādu vaḍa visāmadu na antu suṇāiā.
Hāthi na pārāvāru lahari chhāiā.
Iku kavāu pasāu na alakhu lakhāiā.
Kādaru no kurabāņu kudarati māiā.
Āpe jāṇai āpu gur samajhāiā.

#### Pauri 3 (Divine power)

In order to know Him, people put in extreme efforts but could not know His extant. Those who went out to know His bounds could never return. To know Him, myriads of people have remained wandering in illusions. That primeval Lord is the grand wonder whose mystery cannot be understood by mere listening. His waves, shades etc are limitless. The imperceptible Lord who has created all through His single vibration cannot be perceived. I am sacrifice unto that creator, whose maya is this creation. The Guru has made me understand that God alone knows about His own self (none else can know Him).

# ਪਉੜੀ ੪ (ਸ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਰਚਨਾ)

ਸਚਾ ਸਿਰਜਣਿਹਾਰੁ ਸਚਿ ਸਮਾਇਆ।
ਸਚਹੁ ਪਉਣੂ ਉਪਾਇ ਘਟਿ ਘਟਿ ਛਾਇਆ।
ਪਵਣਹੁ ਪਾਣੀ ਸਾਜਿ ਸੀਸੁ ਨਿਵਾਇਆ।
ਤੁਲਹਾ ਧਰਤਿ ਬਣਾਇ ਨੀਰ ਤਰਾਇਆ।
ਨੀਰਹੁ ਉਪਜੀ ਅਗਿ ਵਣਖੰਡੁ ਛਾਇਆ।
ਅਗੀ ਹੋਦੀ ਬਿਰਖੁ ਸੁਫਲ ਫਲਾਇਆ।
ਪਉਣੂ ਪਾਣੀ ਬੈਸੰਤਰੁ ਮੇਲਿ ਮਿਲਾਇਆ।
ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸੁ ਖੇਲੁ ਰਚਾਇਆ॥੪॥

#### Pauri 4 (Srișați rachanā)

Sachā sirajaṇihāru sachi samāiā.
Sachahu pauṇu upāi ghaṭi ghaṭi chhāiā.
Pavaṇahu pāṇi sāji sīsu nivāiā
Tulahā dharati baṇāi nīr tarāiā.
Nīrahu upajī agi vaṇakhaṇḍu chhāiā.
Agī hodī birakhu suphal phalāiā.
Pauṇu pāṇī baisantaru meli milāiā.
Ādi purakhu ādesu khelu rachāiā.

#### Pauri 4 (The creation)

The true Creator as the Truth is pervading one and all. Out of Truth He created air and (in the form of vital air) is residing in all. From air was created water which always remains humble i.e. it. always moves down wards. Earth as a raft is made to float on water. From water emerged fire which spread throughout the whole vegetation. By virtue of this very fire (heat) the trees became full of fruits. In this way, air, water and fire were integrated under the order of that primaeval Lord and thus was this game of creation arranged.

# ਪਉੜੀ ਪ (ਰਚਨਾ)

ਕੇਵਡੁ ਆਖਾ ਸਚੁ ਸਚੇ ਭਾਇਆ। ਕੇਵਡੁ ਹੋਆ ਪਉਣੁ ਫਿਰੈ ਚਉਵਾਇਆ। ਚੰਦਣ ਵਾਸੁ ਨਿਵਾਸੁ ਬਿਰਖ ਬੋਹਾਇਆ। ਖਹਿ ਖਹਿ ਵੰਸੁ ਗਵਾਇ ਵਾਂਸੁ ਜਲਾਇਆ। ਸਿਵ ਸਕਤੀ ਸਹਲੰਗੁ ਅੰਗੁ ਜਣਾਇਆ। ਕੋਇਲ ਕਾਉ ਨਿਆਉ ਬਚਨ ਸੁਣਾਇਆ। ਖਾਣੀ ਬਾਣੀ ਚਾਰਿ ਸਾਹ ਗਣਾਇਆ। ਪੰਜਿ ਸਬਦ ਪਰਵਾਣੂ ਨੀਸਾਣੂ ਬਜਾਇਆ॥੫॥

#### Pauri 5 (Rachanā)

Kevadu ākhā sachu sache bhāiā.
Kevadu hoā pauņu phirai chauvāiā.
Chandaņ vāsu nivāsu birakh bohāiā.
Khahi khahi vansu gavāi vānsu jalāiā.
Siv sakatī sahalangu angu jaņāiā.
Koil kāu niāu bachan suņāiā.
Khāṇī bāṇī chāri sāh gaṇāiā.
Pañji sabad paravānu nīsanu bajāiā.

#### Pauri 5 (Creation)

How great is the truth that it is liked by that true One (God). How vast is the air that moves in all the four directions. Fragrance is placed in sandal which makes other trees also fragrant. Bamboos burn by their own friction and destroy their own abode. The forms of the bodies have become visible by the association of Siva and Sakti. One distinguishes between the cuckoo and the crow by listening to their voice. He created the four life-mines and endowed them worthy speech and judiciously gifted breaths. He made the jivs accept the five gross varieties of the (subtle) unstruck Word and thus on the beat of drum He pronounced His supremacy over all.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਸਾਧ ਲੱਖਣ)

ਰਾਗ ਨਾਦ ਸੰਬਾਦ ਗਿਆਨੁ ਚੇਤਾਇਆ।
ਨਉ ਦਰਵਾਜੇ ਸਾਧਿ ਸਾਧੁ ਸਦਾਇਆ।
ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਉਲੰਘਿ ਨਿਜ ਘਰਿ ਆਇਆ।
ਪੂਰਕ ਕੁੰਭਕ ਰੇਚਕ ਤ੍ਰਾਟਕ ਧਾਇਆ।
ਨਿਉਲੀ ਕਰਮ ਭੁਯੰਗੁ ਆਸਣ ਲਾਇਆ।
ਇੜਾ ਪਿੰਗੁਲਾ ਝਾਗ ਸੁਖਮਨਿ ਛਾਇਆ।
ਖੇਚਰ ਭੂਚਰ ਚਾਚਰ ਸਾਧਿ ਸਧਾਇਆ।
ਸਾਧੁ ਅਗੋਚਰ ਖੇਲੂ ਉਨਮਨਿ ਆਇਆ ।।੬॥

#### Pauri 6 (Sādh lakhkhan)

Rāg nād sambād giānu chetāiā.
Nau daravāje sādhi sādhu sadāiā.
Vih ikih ulanghi nij ghari āiā.
Pūrak kumbhak rechak traṭak dhāiā.
Niulī karam bhuyangu āsaṇ lāiā.
Irā pingula jhāg sukhamani chhāiā.
Khechar bhūchar chāchar sādhi sadhāiā.
Sādh agochar khelu unamani āiā.

#### Pauri 6 (Qualities of a sadhu)

Music, melody, dialogue and knowledge make man a conscious being. By disciplining the nine gates of the body one is called a sadhu. Transcending the worldy illusions he stabilizes within his self. Prior to this, he was running after various practices of hath yoga, such as the rechak, pūrak, kumbhak, trāṭak, nyolī and bhujang āsan. He practised different processes of breathing like irā, pingalā and suṣumnā. He perfected their khecharī and chācharī postures. Through such mysterious sport he establishes himself in the equipoise.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਜੋਗ)

ਤੈ ਸਤ ਅੰਗੁਲ ਲੈ ਮਨੁ ਪਵਣੁ ਮਿਲਾਇਆ।
ਸੋਹੰ ਸਹਜਿ ਸੁਭਾਇ ਅਲਖ ਲਖਾਇਆ।
ਨਿਝਰਿ ਧਾਰਿ ਚੁਆਇ ਅਪਿਉ ਪੀਆਇਆ।
ਅਨਹਦ ਧੁਨਿ ਲਿਵ ਲਾਇ ਨਾਦ ਵਜਾਇਆ।
ਅਜਪਾ ਜਾਪੁ ਜਪਾਇ ਸੁੰਨ ਸਮਾਇਆ।
ਸੁੰਨਿ ਸਮਾਧਿ ਸਮਾਇ ਆਪੁ ਗਵਾਇਆ।
ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਰਮੁ ਚਖਾਇ ਨਿਜ ਘਰੁ ਛਾਇਆ।
ਗੁਰਸਿਖਿ ਸੰਧਿ ਮਿਲਾਇ ਪੂਰਾ ਪਾਇਆਂ॥੭॥

#### Pauri 7 (Jog)

Trai satu angul lai manu pavaņu milāiā. Soham sahaji subhāi alakh lakhāiā. Nijhari dhāri chuāi apiu piāiā. Anahad dhuni liv lāi nād vajāiā. Ajapā jāpu japāi sunn samāiā. Sunni samādhi samāi āpu gavāiā. Gurmukhi piramu chakhāi nij gharu chhāiā. Gursikhi sandhi milāi pūrā pāiā.

#### Pauri 7 (Yoga)

In the breath going ten fingers out the mind is associated with the vital air and the practice is completed. The imperceptible soham (I am He) is visualised in equipoise. In this state of equipoise, the rare drink of ever-flowing cascade is quaffed. Getting absorbed in the unstruck melody a mysterious sound is heard. Through silent prayer, one merges in the Suny (Lord) and in that perfect mental tranquillity egoism is done away with. The gurmukhs drink from the cup of love and establish themselves in their own real self. Meeting the Guru, the Sikh achieves the perfect completeness.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਗੁਰੂ ਅਤੇ ਸਿੱਖ)

ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਜਗਾਇ ਦੀਵਾ ਬਾਲਿਆ। ਚੰਦਨ ਵਾਸੁ ਨਿਵਾਸ਼ ਵਣਾਸਪਤਿ ਫਾਲਿਆ। ਸਲਲੈ ਸਲਲਿ ਸੰਜੋਗੁ ਤ੍ਰਿਬੇਣੀ ਚਾਲਿਆ। ਪਵਣੈ ਪਵਣੁ ਸਮਾਇ ਅਨਹਦੁ ਭਾਲਿਆ। ਹੀਰੈ ਹੀਰਾ ਬੇਧਿ ਪਰੋਇ ਦਿਖਾਲਿਆ। ਪਥਰੁ ਪਾਰਸੁ ਹੋਇ ਪਾਰਸੁ ਪਾਲਿਆ। ਅਨਲ ਪੰਖਿ ਪ੍ਰਤੁ ਹੋਇ ਪਿਤਾ ਸਮ੍ਹਾਲਿਆ। ਬ੍ਰਹਮੈ ਬ੍ਰਹਮੁ ਮਿਲਾਇ ਸਹਜਿ ਸੁਖਾਲਿਆ॥੮॥

### Pauri 8 (Guru ate Sikh)

Joti joti jagāi divā bāliā.
Chandan vāsu nivāsu vaņāsapati phāliā
Salalai salali Sañjogū tribeņī chāliā.
Pavaņai pavaņu samāi anahadu bhāliā.
Hirai hirā bedhi paroi dikhāliā.
Patharu pārasu hoi pārasu pāliā.
Anal pankhi putu hoi pitā samhāliā.
Brahamai brahamu milāi sahaji sukhāliā.

## Pauri 8 (The Guru and the Sikh)

As the lamp is lit from the flame of another lamp; as sandal's fragrance makes the whole vegetation fragrant; as the water mixing with water acquires the status of *triveni* (the confluence of three rivers - Gangā, Yamunā and Sarasvatī); as air after meeting the vital air becomes unstruck melody; as a diamond being perforated by another diamond gets stringed into a necklace; a stone by becoming the philosopher's stone performs its feat and as an *anil* bird getting birth in the sky promotes the work of its father; likewise the Guru making the Sikh meet the Lord establishes him in the equipoise.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਈਸ਼੍ਰੂਰੀ ਉਸਤਤੀ)

ਕੇਵਡੁ ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਕਰਾਇਆ। ਕੇਵਡੁ ਕੰਡਾ ਤੋਲੁ ਤੋਲਿ ਤੁਲਾਇਆ। ਕਰਿ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਕਰੋੜਿ ਕਵਾਉ ਵਧਾਇਆ। ਲਖ ਲਖ ਧਰਤਿ ਅਗਾਸਿ ਅਧਰ ਧਰਾਇਆ। ਪਉਣੁ ਪਾਣੀ ਬੈਸੰਤਰੁ ਲਖ ਉਪਾਇਆ। ਲਖ ਚਉਰਾਸੀਹ ਜੋਨਿ ਖੇਲੁ ਰਚਾਇਆ। ਜੋਨਿ ਜੋਨਿ ਜੀਅ ਜੰਤ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਇਆ। ਸਿਰਿ ਸਿਰਿ ਲੇਖੁ ਲਿਖਾਇ ਅਲੇਖੁ ਧਿਆਇਆ॥੯॥

## Pauri 9 (Īsavarī usatati)

Kevadu iku kavāu pasāu karāiā.
Kevadu kaṇḍā tolu toli tulāiā.
Kari brahmaṇḍ karoṇi kavāu vadhāiā.
Lakh lakh dharati agāsi adhar dharāiā.
Pauṇu pāṇī baisantaru lakh upāiā.
Lakh chaurāsih joni khelu rachāiā.
Joni joni jiā jant antu na pāiā.
Siri siri lekhu likhāi alekhu dhiāiā.

## Pauri 9 (Praises of the Lord)

How great is His one vibration which has created the whole expanse of the world! How big is His weighing hook that it has sustained the whole creation! Creating crores of universes He has spread around His power of speech. Lakhs of earths and skies He kept hanging without support. Million types of airs, waters and fires He created. He created the game of eighty four lakhs of species. No end is known of the creatures of even one species. He has engraved writ on the forehead of all so that they all meditate upon the Lord who is beyond writ.

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਗੁਰਮੁਖ ਮਾਰਗ)

ਸਤਿਗੁਰ ਸਚਾ ਨਾਉ ਆਖਿ ਸੁਣਾਇਆ। ਗੁਰ ਮੂਰਤਿ ਸਚੁ ਥਾਉ ਧਿਆਨੁ ਧਰਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਅਸਰਾਉ ਸਚਿ ਸੁਹਾਇਆ। ਦਰਗਹ ਸਚੁ ਨਿਆਉ ਹੁਕਮੁ ਚਲਾਇਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਗਿਰਾਉ ਸਬਦ ਵਸਾਇਆ। ਮਿਟਿਆ ਗਰਬੁ ਗੁਆਉ ਗਰੀਬੀ ਛਾਇਆ। ਗੁਰਮਤਿ ਸਚੁ ਹਿਆਉ ਅਜਰੁ ਜਰਾਇਆ। ਤਿਸੁ ਬਲਿਹਾਰੈ ਜਾਉ ਸੁ ਭਾਣਾ ਭਾਇਆ॥੧੦॥

### Pauri 10 (Gurmukh mārag)

Satigur sachā nāu ākhi suṇāiā.
Gur mūrati sachu thāu dhiānu dhārāiā.
Sādh saṅgati asarāu sachi suhāiā.
Daragah sachu niāu hukamu chalāiā.
Gurmukhi sachu girāu sabad vasāiā.
Miṭiā garabu guāu garībī chhāiā.
Gurmati sach hiāu ajaru jarāiā.
Tisu balihārai jāu su bhāṇā bhāiā.

## Pauri 10 (The way of Gurmukhs)

The true Guru has recited (to the disciples) the true name. Gurmūrati, the word of the Guru is the real object to meditate upon. The holy congregation is such a refuge where the truth adorns the place. In the court of the true justice, the order of the Lord prevails. The village (abode) of the Gurmukhs is the truth which has been habitated with the Word (Sabad). The ego is decimated there and the (pleasure giving) shade of humility is obtained there. Through the wisdom of Guru (Gurmati) the unbearable truth is instilled into the heart. I am sacrifice unto him who loves the Will of the Lord.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਗੁਰਮੁਖ ਪਰਮ-ਪਦ)

ਸਚੀ ਖਸਮ ਰਜਾਇ ਭਾਣਾ ਭਾਵਣਾ।
ਸਤਿਗੁਰ ਪੈਰੀ ਪਾਇ ਆਪੁ ਗੁਵਾਵਣਾ।
ਗੁਰ ਚੇਲਾ ਪਰਚਾਇ ਮਨੁ ਪਤੀਆਵਣਾ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਹਜਿ ਸੁਭਾਇ ਨ ਅਲਖ ਲਖਾਵਣਾ।
ਗੁਰਸਿਖ ਤਿਲ ਨ ਤਮਾਇ ਕਾਰ ਕਮਾਵਣਾ।
ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਲਾਇ ਹੁਕਮੁ ਮਨਾਵਣਾ।
ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਲੰਘਾਇ ਨਿਜ ਘਰਿ ਜਾਵਣਾ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲ ਪਾਇ ਸਹਜਿ ਸਮਾਵਣਾ॥੧੧॥

### Pauri 11 (Gurmukh param-pad)

Sachi khasam rajāi bhāṇā bhāvaṇā.
Satigur pairi pāi āpu guvāvaṇā.
Gur chelā parachāi manu patiāvaṇā.
Gurmukhi sahaji subhāi na alakh lakhāvaṇā.
Gursikh til na tamāi kār kamāvaṇā.
Sabad surati liv lāi hukam manāvaṇā.
Vih ikih laṅghāi nij ghari jāvaṇā.
Gurmukhi sukh phal pāi sahaji samāvaṇā.

## Pauri 11 (Gurmukh, the supreme stage)

Gurmukhs accept the will of that Lord as truth and they love His will. Bowing at the feet of the true Guru, they shed their sense of ego. As disciples, they please the Guru and the heart of the Guru becomes happy. The gurmukh realises the imperceptible Lord spontaneously. The Sikh of Guru has no greed at all and he earns his livelihood by the labour of his hands. Merging his consciousness into the word he obeys the commands of the Lord. Crossing beyond the worldly illusions he abides in his own real self. This way, the gurmukhs having attained the pleasure fruit absorb themselves in equipoise.

# ਪਉੜੀ ੧੨ (ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ)

ਇਕੁ ਗੁਰੂ ਇਕੁ ਸਿਖੁ ਗੁਰਮੁਖਿ ਜਾਣਿਆ। ਗੁਰ ਚੇਲਾ ਗੁਰ ਸਿਖੁ ਸਚਿ ਸਮਾਣਿਆ। ਸੋ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸੋ ਸਿਖੁ ਸਬਦੁ ਵਖਾਣਿਆ। ਅਚਰਜ ਭੂਰ ਭਵਿਖ ਸਚੁ ਸੁਹਾਣਿਆ। ਲੇਖੁ ਅਲੇਖੁ ਅਲਿਖੁ ਮਾਣੁ ਨਿਮਾਣਿਆ। ਸਮਸਰਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਵਿਖੁ ਨ ਆਵਣ ਜਾਣਿਆ। ਨੀਸਾਣਾ ਹੋਇ ਲਿਖੁ ਹਦ ਨੀਸਾਣਿਆ। ਗੁਰ ਸਿਖੁਹੂ ਗੁਰ ਸਿਖੁ ਹੋਇ ਹੈਰਾਣਿਆ॥੧੨॥

### Pauri 12 (Guru Angad Dev)

Iku Gurū iku sikhu gurmukhi jāṇiā.
Gur chelā gur sikh sachi samāṇiā.
So satigur so sikhu sabadu vakhāṇiā.
Acharaj bhūr bhavikh sachu suhāṇiā.
Lekhu alekhu alikhu māṇu nimāṇiā.
Samasari amritu vikhu na āvaṇ jāṇiā.
Nīsāṇā hoi likhu had nīsāṇiā.
Gur sikhahu gur sikhu hoi hairāṇiā.

## Pauri 12 (Guru Angad Dev)

Guruukhs knew very well about the one Guru (Nānak) and one disciple (Guru Angad). By becoming the true Sikh of the Guru, this disciple virtually merged himself into the latter. The true Guru and the disciple were identical (in spirit) and their Word was also one. This is the wonder of the past and the future that they (both) loved the truth. They were beyond all accounts and were honour of the humble ones. For them, the nectar and poison were the same and they had got liberated from the cycle of transmigration. Recorded as the model of special virtues, they are known as the extremely honourable ones. The wonderful fact is that the Sikh of the Guru became the Guru.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਦੇ ਲੱਛਣ ਤੇ ਧੂੜ ਦਾ ਪ੍ਰਤਾਪ)

ਪਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਪੂਰਿ ਅਪਿਓ ਪੀਆਵਣਾ।
ਮਹਰਮੁ ਹਕੁ ਹਜ਼ੂਰਿ ਅਲਖੁ ਲਖਾਵਣਾ।
ਘਟ ਅਵਘਟ ਭਰਪੂਰਿ ਰਿਦੈ ਸਮਾਵਣਾ।
ਬੀਅਹੁ ਹੋਇ ਅੰਗੂਰੁ ਸੁਫਲਿ ਸਮਾਵਣਾ।
ਬਾਵਨ ਹੋਇ ਠਰੂਰ ਮਹਿ ਮਹਿਕਾਵਣਾ।
ਚੰਦਨ ਚੰਦ ਕਪੂਰ ਮੇਲਿ ਮਿਲਾਵਣਾ।
ਸਸੀਅਰ ਅੰਦਰਿ ਸੂਰ ਤਪਤਿ ਬੁਝਾਵਣਾ।
ਚਰਣ ਕਵਲ ਦੀ ਧੂਰਿ ਮਸਤਕਿ ਲਾਵਣਾ।
ਕਾਰਣ ਲਖ ਅੰਕੂਰ ਕਰਣੁ ਕਰਾਵਣਾ।
ਵਜਨਿ ਅਨਹਦ ਤੂਰ ਜੋਤਿ ਜਗਾਵਣਾ॥੧੩॥

### Pauri 13 (Gurmukhān de lachchhan te dhūr dā pratāp)

Piram piālā pūri apio piāvaņā.

Maharamu haku hajūri alakhu lakhāvaņā.
Ghat avaghat bharapūri ridai samāvaņā.
Bīahu hoi angūru suphali samāvaņā.
Bāvan hoi tharūr mahi mahikāvaņā.
Chandan chand kapūr meli milāvaņā.
Sasīar andari sūr tapati bujhāvaņā.
Charan kaval dī dhūri masataki lāvaņā.
Kāran lakh ankūr karaņu karāvaņā.
Vajani anahad tūr joti jagāvaņā.

## Pauri 13 (Virtues of the gurmukhs and the glory of the dust)

Gurmukhs drink the unbearable cup of love filled to the brims and being in the presence of the all-pervading Lord they perceive the imperceptible. The one who resides in all hearts is dwelling in their hearts. The love creeper of their's has become full of fruits as the seedling of grape turns out to be fruitful vine. Becoming sandal, they provide coolness to one and all. Their cool is like the coolness of sandal, moon, and camphor. Associating the sun (rajas) with the moon (sattv) they assuage its heat. They put on their forehead the dust of the lotus feet and come to know the creator as the root cause of all the causes. When flame (of knowledge) flashes in their heart, the unstruck melody starts ringing.

ਪਉੜੀ ੧੪ (ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਦੇ ਲੱਛਣ ਤੇ ਧੂੜ ਦਾ ਪ੍ਰਤਾਪ)
ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਅਤੋਲੁ ਕੁਦਰਤਿ ਜਾਣੀਐ।
ਓਅੰਕਾਰੁ ਅਬੋਲੁ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣੀਐ।
ਲਖ ਦਰੀਆਵ ਅਲੋਲੁ ਪਾਣੀ ਆਣੀਐ।
ਹੀਰੇ ਲਾਲ ਅਮੋਲੁ ਗੁਰਸਿਖ ਜਾਣੀਐ।
ਗੁਰਮਤਿ ਅਚਲ ਅਡੋਲ ਪਤਿ ਪਰਵਾਣੀਐ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥੁ ਨਿਰੋਲੁ ਸਚੁ ਸੁਹਾਣੀਐ।
ਸਾਇਰ ਲਖ ਢੰਢੋਲ ਸਬਦੁ ਨੀਸਾਣੀਐ।
ਚਰਣ ਕਵਲ ਰਜ ਘੋਲਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵਾਣੀਐ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੀਤਾ ਰਜਿ ਅਕਥ ਕਹਾਣੀਐ॥੧੪॥

## Pauri 14 (Gurmukhān de lachchhan te dhūr dā pratāp)

Iku kavāu atolu kudarati jāņīai.
Oankāru abolu choj vidāņīai.
Lakh darīāv alolu pāņī āṇīai.
Hīre lāl amolu gursikh jāṇīai.
Gurmati achal adol pati paravāṇīai.
Gurmukhi panthu nirolu sachu suhāṇīai.
Sāir lakh dhaṇdhol sabadu nīsāṇīai.
Charaṇ kaval raj gholi amrit vāṇīai.
Gurmukhi pītā raji akath kahāṇīai.

## Pauri 14 (Virtues of the gurmukhs and the glory of the dust)

The power of the one vibration of the Lord transcends all limits. The wonder and power of Oankar is indescribable. It is with His support that millions of rivers carrying life water go on flowing. In His creation, the gurmukhs are known as invaluable diamonds and rubies and they remain steadfast in gurmati and are accepted with honour in the court of the Lord. The path of the gurmukhs is straight and clear and they reflect the truth. Myriad poets desire to know the mystery of His Word. The gurmukhs have quaffed the dust of the feet of Guru like amrit. This tale is also ineffable.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਵਾਹਿਗੁਰੁ ਅਕਥ ਹੈ)

ਕਾਦਰ ਨੋ ਕਰਬਾਣ ਕੀਮ ਨ ਜਾਣੀਐ। ਵਖਾਣੀਐ। ਕੇਵਡ ਆਖਿ ਵਡਾ ਹਾਣ ਕੇਵਡ ਆਖਾ ਨਿਮਾਣੀਐ । ਤਾਣ ਮਾਣ ਲਖ ਜਿਮੀ ਅਸਮਾਣ ਤਿਲ੍ਹ ਨ ਤੁਲਾਣੀਐ। ਹੋਇ ਹੈਰਾਣੀਐ। ਕਦਰਤਿ ਲਖ ਜਹਾਨ ਸੁਲਤਾਨਾ ਸੁਲਤਾਨ ਹੁਕਮੂ ਨੀਸਾਣੀਐ। ਲਖ ਸਾਇਰ ਨੈਸਾਣ ਬੰਦ ਸਮਾਣੀਐ। ਕੁੜ ਅਖਾਣ ਵਖਾਣ ਅਕਥ ਕਹਾਣੀਐ ॥੧੫॥

### Pauri 15 (Vāhigurū akath hai)

Kādaru no kurabāņu kīm na jāṇīai. Kevadu vadā hāņu ākhi vakhāṇīai. Kevadu ākhā tāņu mān nimāṇīai. Lakh jimī asamāņu tilu na tulāṇīai. Kudarati lakh jahānu hoi hairāṇīai. Sulatānā sulatān hukamu nīsāṇīai. Lakh sāir naisāṇ būnd samāṇīai. Kūr akhāṇ vakhāṇ akath kahāṇīai.

## Pauri 15 (Vahiguru, the wondrous Lord is ineffable)

I am sacrifice unto that creator whose value cannot be estimated. How could anybody tell how old is He? What could I tell about the powers of the Lord who enhances the honour of the humble ones. Myriads of earths and skies are not equal to an iota of His. Millions of universes are wonderstruck to see His power. He is king of the kings and His ordinance is obvious. Millions of oceans subsume in His one drop. Explanations and elaborations pertaining to Him are incomplete (and fake) because His story is ineffable.

## ਪਉੜੀ ੧੬ (ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਦੀ ਰਹਿਣੀ)

ਚਲਣੁ ਹੁਕਮੁ ਰਜਾਇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਜਾਣਿਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥਿ ਚਲਾਇ ਚਲਣੁ ਭਾਣਿਆ। ਸਿਦਕੁ ਸਬੂਰੀ ਪਾਇ ਕਰਿ ਸੁਕਰਾਣਿਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣਿਆ। ਵਰਤਣ ਬਾਲ ਸੁਭਾਇ ਆਦਿ ਵਖਾਣਿਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਲਿਵ ਲਾਇ ਸਚੁ ਸੁਹਾਣਿਆ। ਜੀਵਨ ਮੁਕਤਿ ਕਰਾਇ ਸਬਦੁ ਸਿਞਾਣਿਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਆਪੁ ਗਵਾਇ ਆਪੁ ਪਛਾਣਿਆ।।੧੬॥

### Pauri 16 (Gurmukhān di rahiņi)

Chalaņu hukamu rajāi gurmukhi jāņiā. Gurmukhi panthi chalāi chalaņu bhāņiā. Sidaku sabūrī pāi kari sukarāņiā. Gurmukhi alakhu lakhāi choj vidāņiā. Varataņ bāl subhāi ādi vakhāņiā. Sādh sangati liv lāi sachu suhāņiā. Jīvan mukati karāi sabadu siñāņiā. Gurmukhi āpu gavāi āpu pachhāņiā.

## Pauri 16 (Conduct of the gurmukhs)

Gurmukhs know well how to move according to the command, hukam of the Lord. Gurmukh has ordained that community (panth), who moves in the will of Lord. Becoming contented and true to faith they gratefully thank the Lord. Gurmukhs perceive His wondrous sport. They behave innocently like children and eulogize the primaeval Lord. They merge their consciousness in the holy congregation and truth do they love. Identifying the word they get liberated and loosing their sense of ego they perceive their inner selves.

## ਪਉੜੀ ੧੭ (ਸਤਿਗੁਰ ਮਹਿਮਾ)

ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅਸਗਾਹ ਆਖਿ ਵਖਾਣੀਐ। ਗਹਿਰ ਗੰਭੀਰ ਅਥਾਹ ਹਾਥਿ ਨ ਆਣੀਐ। ਬੂੰਦ ਲਖ ਪਰਵਾਹ ਹੁਲੜ ਵਾਣੀਐ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਿਫਤਿ ਸਲਾਹ ਅਕਥ ਕਹਾਣੀਐ। ਪਾਰਾਵਾਰੁ ਨ ਰਾਹੁ ਬਿਅੰਤੁ ਸੁਹਾਣੀਐ। ਲਉਬਾਲੀ ਦਰਗਾਹ ਨ ਆਵਣ ਜਾਣੀਐ। ਵਡਾ ਵੇਪਰਵਾਹੁ ਤਾਣੁ ਨਿਤਾਣੀਐ। ਸਤਿਗੁਰ ਸਚੇ ਵਾਹੁ ਹੋਇ ਹੈਰਾਣੀਐ॥੧੭॥

### Pauri 17 (Satigur mahimā)

Abigati gati asagāh ākhi vakhāṇīai.
Gahir gambhīr athāh hāthi na āṇīai.
Būnd lakh paravāh hular vāṇīai.
Gurmukhi siphati salāh akath kahāṇīai.
Pārāvāru na rāhu biantu suhāṇīai.
Laubālī daragāh na āvaṇ jāṇīai.
Vaḍā veparavāhu tāṇu nitāṇīai.
Satigur sāche vāhu hoi hairāṇīai.

## Pauri 17 (Glory of the true Guru)

The dynamism of the Guru is unmanifest and unfathomable. It is so deep and sublime that its extent cannot be known. As from each drop become many tumultuous rivulets, likewise the ever-growing glory of gurmukhs becomes ineffable. His shores near and far cannot be known and He is adorned in infinite ways. The comings and goings cease after entering the court of the Lord i.e. one becomes liberated from the bondage of transmigration. The true Guru is totally carefree yet He is the power of the powerless ones. Blest is the true Guru, seeing whom all feel wonderstruck.

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਸੱਚ ਖੰਡ ਹੈ)

ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚ ਖੰਡੁ ਗੁਰਮੁਖਿ ਜਾਈਐ।
ਸਚੁ ਨਾਉ ਬਲਵੰਡੁ ਗੁਰਮੁਖਿ ਧਿਆਈਐ।
ਪਰਮ ਜੋਤਿ ਪਰਚੰਡੁ ਜੁਗਤਿ ਜਗਾਈਐ।
ਸੋਧਿ ਡਿਠਾ ਬ੍ਰਹਮੰਡੁ ਲਵੈ ਨ ਲਾਈਐ।
ਤਿਸੁ ਨਾਹੀ ਜਮ ਡੰਡੁ ਸਰਣਿ ਸਮਾਈਐ।
ਘੋਰ ਪਾਪ ਕਰਿ ਖੰਡੁ ਨਰਕਿ ਨ ਪਾਈਐ।
ਚਾਵਲ ਅੰਦਰਿ ਵੰਡੁ ਉਬਰਿ ਜਾਈਐ।
ਸਚਹੁ ਸਚੁ ਅਖੰਡੁ ਕੁੜੁ ਛੁਡਾਈਐ॥੧੮॥

Pauri 18 (Sādh saṅgati sach khaṇḍ hai)
Sādh saṅgti sach khaṇḍu gurmukhi jāiai.
Sachu nau balavaṇḍu gurmukhi dhiāiai.
Param joti parachaṇḍu jugati jagāiai.
Sodhi ḍiṭhā brahamaṇḍu lavai na lāiai.
Tis nāhi jam ḍaṇḍu saraṇi samāiai.
Ghor pāp karī khaṇḍu naraki na pāiai.
Chāval andari vaṇḍu ubari jāiai.
Sachahu sachu akhaṇḍu kūṇu chhuḍāiai.

## Pauri 18 (Holy congregation is the abode of truth)

Holy congregation is the abode of truth where gurmukhs go to reside. Gurmukhs adore the grand and powerful true name (of the Lord). There skillfully they enhance their inner flame (of knowledge). Having seen the whole universe I have found that none reaches His grandeur. He who has come to the shelter of the holy congregation has no longer the fear of death. Even the horrible sins are decimated and one escapes going to the hell. As the rice comes out of husk, similarly whosoever goes to the holy congregation gets liberated. There, homogenous truth prevails and falsehood remains far behind.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਗੁਰ ਸਿੱਖ ਦੀ ਰਹਿਣੀ)

ਗੁਰਸਿਖਾ ਸਾਬਾਸ ਜਨਮੁ ਸਵਾਰਿਆ। ਗੁਰਸਿਖਾ ਰਹਰਾਸਿ ਗੁਰੂ ਪਿਆਰਿਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਾਸਿ ਗਿਰਾਸਿ ਨਾਉ ਚਿਤਾਰਿਆ। ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਉਦਾਸੁ ਗਰਬੁ ਨਿਵਾਰਿਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਦਾਸਨਿ ਦਾਸ ਸੇਵ ਸੁਚਾਰਿਆ। ਵਰਤਨਿ ਆਸ ਨਿਰਾਸ ਸਬਦੁ ਵੀਚਾਰਿਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਹਜਿ ਨਿਵਾਸੁ ਮਨ ਹਠ ਮਾਰਿਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਨਿ ਪਰਗਾਸੁ ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਿਆ॥੧੯॥

### Pauri 19 (Gursikh si rahini)

Gursikhā sābās janamu savāriā.
Gursikhān raharāsi gurū piāriā.
Gurmukhi sāsi girāsi nām chitāriā.
Māiā vichi udāsu garabu nivāriā.
Gurmukhi dāsani dās sev suchāriā.
Varatani ās nirās sabadu vichāriā.
Gurmukhi sahaji nivāsu man hath māriā.
Gurmukhi mani paragāsu patit udhāriā.

## Pauri 19 (Conduct of the gursikhs)

Bravo to the Sikhs of Guru who have refined their lives. The right living of the Sikhs of the Guru is that they love the Guru. Gurumukhs remember the name of the Lord with every breath and every morsel. Repudiating pride they remain detached amidst maya. Gurmukhs consider themselves as the servant of the servants and service only is their true conduct. Pondering upon the Word, they remain neutral towards hopes. Eschewing stubbornness of mind, gurmukhs reside in equipoise. Enlightened mind of gurmukhs salvages many a fallen one.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਗੁਰਮੁਖ ਰਹਿਣੀ)

ਗਰਸਿਖਾ ਜੈਕਾਰ ਸਤਿਗਰ ਪਾਇਆ। ਪਰਵਾਰੈ ਸਾਧਾਰ ਸਬਦ ਕਮਾਇਆ। ਗਰਮੁਖਿ ਸੂਚ ਆਚਾਰ ਭਾਣਾ ਭਾਇਆ। ਗਰਮਖਿ ਮੋਖ ਦੁਆਰ ਆਪ ਗਵਾਇਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਰਉਪਕਾਰ ਮਨੂ ਸਮਝਾਇਆ। ਗਰਮੁਖਿ ਸਚ ਆਧਾਰ ਸਚਿ ਸਮਾਇਆ। ਲੋਕਾਰ ਲੇਪ ਲਾਇਆ। ਗਰਮਖਾ ਨ ਗਰਮੁਖਿ ਏਕੰਕਾਰ ਅਲਖ ਲਖਾਇਆ ॥੨੦॥

### Pauri 20 (Gurmukh rahini)

Gursikhā jaikāru satigur pāiā.
Paravārai sādhāru sabadu kamāiā.
Gurmukhi sachu āchāru bhāṇā bhāiā.
Gurmukhi mokh duāru āp gavāiā.
Gurmukhi paraupakār manu samajhāiā.
Gurmukhi sachu ādhāru sachi samāiā.
Gurmukhā lokāru lepu na lāiā.
Gurmukhi ekankāru alakhu lakhāiā.

## Pauri 20 (Conduct of the gurmukhs)

Those gurmukhs are acclaimed who have found the true Guru. Practising the Word, they have emancipated their whole families. Gurmukhs have the Will of God and they work according to the truth. Eschewing ego, they obtain the door of liberation. The gurmukhs have made the mind understand the principle of altruism. The base of gurmukhs is truth and they (finally) get absorbd into truth. Gurmukhs are not scared of public opinion and this way they visualise that imperceptible Lord.

# ਪਉੜੀ ੨੧ (ਗੁਰਮੁਖ ਸਰੂਪ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਸੀਅਰ ਜੋਤਿ ਅੰਮਿਤ ਵਰਸਣਾ। ਅਸਟ ਧਾਤ ਇਕ ਧਾਤ ਪਾਰਸ ਪਰਸਣਾ। ਚੰਦਨ ਵਾਸ: ਨਿਵਾਸ ਬਿਰਖ ਸੁਦਰਸਣਾ। र्ता ता ਤਰੰਗ ਮਿਲਾਪ ਨਦੀਆਂ ਸਰਸਣਾ। ਸਰੋਵਰ ਤਿਸਨਾ ਹੰਸ ਨ ਮਾਨ ਤਰਸਣਾ। ਹੰ ਸ ਪਰਮ ਗਰਸਿਖ ਦਰਸ ਅਦਰਸਣਾ। ਗਰਦੇਵ ਸਰਣ ਚਰਣ ਪਰਸ ਅਪਰਸਣਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚ ਖੰਡ ਅਮਰ ਨ ਮਰਸਣਾ ॥੨੧॥੨੨॥ਬਾਈ॥

### Pauri 21 (Gurmukh sarūp)

Gurmukhi sasiar joti amrit varasaṇā.
Asaṭ dhātu ik dhātu pārasu parasaṇā.
Chandan vāsu nivāsu birakh sudarasaṇā.
Gaṅg taraṅg milāpu nadiāṅ sarasaṇā.
Mānasarovar haṅs na trisanā tarasaṇā.
Param haṅs gursikh daras adarasaṇā.
Charaṇ saraṇ gurudev paras aparasaṇā.
Sādhsaṅgati sach khaṇḍ amar na marasaṇā.

## Pauri 21 (Nature of gurmukhs)

Gurmukhs shower nectar-rays like the moon. Touching the philosopher's stone in the form of gurmukh all the eight metals transform into gold i.e. all the people become pure. Like the fragrance of sandal they permeate all the trees i.e. they adopt one and all as their own. They are like Ganges in which all the rivers and rivulets merge and become full of vitality. Gurmukhs are the swans of Mānasarovar who are not perturbed by other cravings. The Sikhs of the Guru are the paramhansas, the swans of the highest order who do not mix up with ordinary ones and their sight is not easily available. Having reposed in the shelter of Guru, even the so called untouchables become honourable. The company of the holy, forms the regime of Truth everlasing.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ ਗੁਰੂ)

ਸਤਿ ਰੂਪ ਗੁਰੁ ਦਰਸਨੋ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮੁ ਅਚਰਜ਼ ਦਿਖਾਇਆ। ਸਤਿ ਨਾਮੁ ਕਰਤਾ ਪੁਰਖੁ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮੁ ਪਰਮੇਸਰੁ ਧਿਆਇਆ। ਸਤਿਗੁਰ ਸਬਦ ਗਿਆਨੁ ਸਚੁ ਅਨਹਦ ਧੁਨਿ ਵਿਸਮਾਦੁ ਸੁਣਾਇਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥੁ ਚਲਾਇਓਨੁ ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦ੍ਰਿੜਾਇਆ। ਗੁਰ ਸਿਖੁ ਦੇ ਗੁਰਸਿਖ ਕਰਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚੁ ਖੰਡੁ ਵਸਾਇਆ। ਸਚੁ ਰਾਸ ਰਹਰਾਸਿ ਦੇ ਸਤਿਗੁਰ ਗੁਰਸਿਖ ਪੈਰੀ ਪਾਇਆ। ਚਰਣ ਕਵਲ ਪਰਤਾਪੁ ਜਣਾਇਆ॥੧॥

## 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Mangalacharan Gurū)

Sati rūp guru darasano pūran brahamu acharaju dikhāiā. Sati nāmu karatā purakhu pārabrahamu paramesaru dhiāiā. Satigur sabad giānu sachu anahad dhuni visamādu suņāiā. Gurmukhi panthu chalāionu nāmu dānu isanānu drirāiā. Gur sikhu de gursikh kari sādh sangati sachu khaṇḍu vasāiā. Sachu rās raharāsi de satigur gursikh pairī pāiā. Charaṇ kaval paratāpu jaṇāiā.

## One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Invocation)

The glimpse of the Guru (Nanak Dev) is in the form of truth which has brought me face to face with the perfect and wondrous Brahm. Bestowing upon the people the mantra of true Name and the creator Lord, he has made the people remember the transcendent Brahm. The knowledge of truth is the Word of the Guru, through which the wonder inspiring unstruck melody is heard. Initiating the gurmukh-panth, (Sikhism, the highway for gurmukhs) the Guru inspired one and all to be steadfastly absorbed in the remembrance of the Name, charity and ablutions. Educating the people and making them his disciples, the Guru has founded holy congregation, the abode of truth. Handing over the capital of truth to the people, the Guru made them bow at the (lotus) feet (of the Lord). He made people understand the glory of the feet (of the Lord).

# ਪਉੜੀ ੨ (ਤੀਰਥ ਸਾਧ੍)

ਤੀਰਥ ਨ੍ਹਾਂਤੇ ਪਾਪ ਜਾਨਿ ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਣ ਨਾਉਂ ਧਰਾਇਆ। ਤੀਰਥ ਹੋਨ ਸਕਾਰਥੇ ਸਾਧ ਜਨਾਂ ਦਾ ਦਰਸਨੂ ਪਾਇਆ। ਸਾਧ ਹੋਏ ਮਨ ਸਾਧਿ ਕੈ ਚਰਣ ਕਵਲ ਗੁਰ ਚਿਤਿ ਵਸਾਇਆ। ਉਪਮਾ ਸਾਧ ਅਗਾਧਿ ਬੋਧ ਕੋਟ ਮਧੋ ਕੋ ਸਾਧੁ ਸੁਣਾਇਆ। ਗੁਰਸਿਖ ਸਾਧ ਅਸੰਖ ਜਗਿ ਧਰਮਸਾਲ ਥਾਇ ਥਾਇ ਸੁਹਾਇਆ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਪੈਰ ਧੋਵਣੇ ਚਰਣੋਦਕੁ ਲੈ ਪੈਰੂ ਪੁਜਾਇਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ॥੨॥

### Pauri 2 (Tirath sādhū)

Tīrath nhātai pāp jāni patit udhāran nāun dharāiā.
Tīrath hon skārathe sādh janān dā darasanu pāiā.
Sādh hoe man sādhi kai charan kaval gur chiti vasāiā.
Upamā sādh agādhi bodh kot madhe ko sādhu suṇāiā.
Gursikh sādh asankh jagi dharamasāl thāi thāi suhāiā.
Pairī pai pair dhovane charanodaku lai pairu pujāiā.
Gurmukhi sukh phalu alakhu lakhāiā.

## Pauri 2 (Pilgrimage centres and sadhus)

Since the sins are obliterated at the pilgrimage centres, people have given them the Name of uplifters of the fallen ones. But pilgrimage centres become meaningful only by the sight of the sadhus there. Sadhus are they, who having disciplined the mind have put it in the lotus feet of the Guru. Glory of sadhu is unfathomable and unknowable; one out of crores may be said to be a (true) sadhu. However sadhus in the form of the Sikhs of Guru (Nānak) are innumerable because the *dharamsālās*, holy centres, flourish everywhere. People bowing at the feet of the Sikhs of the Guru take wash - nectar of their feet and worship the same. *Gurmukh* has had the glimpse of the imperceptible Lord and pleasure fruit there of.

# ਪਉੜੀ ੩ (ਧੂੜੀ)

ਪੰਜਿ ਤਤ ਉਤਪਤਿ ਕਰਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਧਰਤੀ ਆਪੂ ਗਵਾਇਆ। ਚਰਣ ਕਵਲ ਸਰਣਾਗਤੀ ਸਭ ਨਿਧਾਨ ਸਭੇ ਫਲ ਪਾਇਆ। ਲੋਕ ਵੇਦ ਗੁਰ ਗਿਆਨ ਵਿਚਿ ਸਾਧੂ ਧੂੜਿ ਜਗਤ ਤਰਾਇਆ। ਪਤਿਤ ਪੁਨੀਤ ਕਰਾਇ ਕੈ ਪਾਵਨ ਪੁਰਖ ਪਵਿਤ੍ ਕਰਾਇਆ। ਚਰਣੋਦਕ ਮਹਿਮਾ ਅਮਿਤ ਸੇਖ ਸਹਸ ਮੁਖਿ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਇਆ। ਧੂੜੀ ਲੇਖੁ ਮਿਟਾਇਆ ਚਰਣੋਦਕ ਮਨੁ ਵਸਿਗਤਿ ਆਇਆ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਜਗੂ ਚਰਨੀ ਲਾਇਆ॥੩॥

### Pauri 3 (Dhūri)

Pañj tat utapati kari gurmukhi dharati āpu gavāiā.
Charan kaval saranāgati sabh nidhān sabhe phal pāiā.
Lok ved gur giān vichi sādhū dhūri jagat tarāiā.
Patit punit karāikai pāvan purakh pavitr karāiā.
Charanodak mahimā amit sekh sahas mukhi antu na pāiā.
Dhūrī lekhu miṭāiā charanodak manu vasigati āiā.
Pairī pai jagu charanī lāiā.

## Pauri 3 (Dust)

Cultivating the virtues of all the five elements in their hearts, the gurmukhs like earth have lost the sense of ego. They have come to the shelter of the Guru's feet and from that store - house they get all sorts of benefits. From convention and the knowledge given by the Guru also the same (conclusion) emerges that the dust of the (feet of) sadhu takes one across the world (ocean). The fallen ones are made meritorious and the meritorious ones are further transformed into sacred ones. The glory of the wash nectar of the feet of sadhus is limitless; even Seṣanāg (thouosand hooded mythological snake) while eulogizing the Lord by its many a mouth could not know it. The dust of sadhu's feet has erased all debts and because of that feet-wash nectar, the mind has also come under control. Gurmukh first himself bowed at the feet and then he made the whole world fall at his feet.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਗੰਗਾ ਦੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਤੋਂ ਉਪਦੇਸ਼)

ਚਰਣੋਦਕ ਹੋਇ ਸੁਰਸਰੀ ਤਕਿ ਬੈਕੁੰਠ ਧਰਤਿ ਵਿਚਿ ਆਈ। ਨਉ ਸੈ ਨਦੀ ਨੜਿੰਨਵੈ ਅਠਸਠਿ ਤੀਰਥਿ ਅੰਗਿ ਸਮਾਈ। ਤਿਹੁ ਲੋਈ ਪਰਵਾਣੁ ਹੈ ਮਹਾਦੇਵ ਲੈ ਸੀਸ ਚੜ੍ਹਾਈ। ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਸਰੇਵਦੇ ਜੈ ਜੈ ਕਾਰ ਵਡੀ ਵਡਿਆਈ। ਸਣੁ ਗੰਗਾ ਬੈਕੁੰਠ ਲਖ ਲਖ ਬੈਕੁੰਠ ਨਾਥਿ ਲਿਵ ਲਾਈ। ਸਾਧੂ ਧੂੜਿ ਦੁਲੰਭ ਹੈ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਰਣਾਈ। ਚਰਨ ਕਵਲ ਦਲ ਕੀਮ ਨ ਪਾਈ॥।।।

### Pauri 4 (Gangā de drisațānt ton upades')

Charanodaku hoi surasarī tajī baikunth dharati vichi āi. Nau sai nadī narinnvai athasath tīrathi angi samāī. Tihu loi paravāņu hai Mahādev lai sīs charhāī. Devī dev sarevade jai jaikār vadī vadīāī. Saņu Gangā baikunth lakh lakh baikunth nāthi liv lāī. Sādhū dhūri dulambh hai sādhsangati satiguru saraṇāī. Charan kaval dal kīm na pāī.

## Pauri 4 (Teachings from the example of Ganges)

Ganges, the wash of the Lords' feet, left heavens and came down to earth. Nine hundred ninety nine rivers and sixty eight pilgrimage centres merged in it. In all the three worlds, it is accepted as authentic and Mahādev (Śiva) has borne it on his head. Gods and goddesses all worship it and hail its greatness. Myriads of heavens and the master of heavens including the Ganges, absorbed in meditation declare, that the dust of the feet of sadhu is rare and is obtainable only by coming under the shelter of the true Guru. Value of even the one petal of the lotus feet is beyond assessment.

## ਪਉੜੀ ੫ (ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਦੇ ਸੁਖ-ਫਲ ਦੀ ਵਡਿਆਈ)

ਚਰਣ ਸਰਣਿ ਜਿਸੂ ਲਖਮੀ ਲਖ ਕਲਾ ਹੋਇ ਲਖੀ ਨ ਜਾਈ। ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਨਿਧਿ ਸਭ ਗੋਲੀਆਂ ਸਾਧਿਕ ਸਿਧ ਰਹੇ ਲਪਟਾਈ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਛਿਅ ਦਰਸਨਾਂ ਜਤੀ ਸਤੀ ਨਉ ਨਾਥ ਨਿਵਾਈ। ਤਿੰਨ ਲੋਅ ਚੋਦਹ ਭਵਨ ਜਲਿ ਥਲਿ ਮਹੀਅਲ ਛਲੁ ਕਰਿ ਛਾਈ। ਕਵਲਾਸਣੂ ਕਵਲਾਪਤੀ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਰਣਾਗਤਿ ਆਈ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਪਾ ਖਾਕ ਹੋਇ ਆਪੂ ਗਵਾਇ ਨ ਆਪੂ ਗਣਾਈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਵਡੀ ਵਡਿਆਈ॥੫॥

### Pauri 5 (Gurmukhān de sukh-phal dī vadiāi)

Charaṇ saraṇi jisu lakhami lakh kalā hoi lakhi na jāi. Ridhi sidhi nidhi sabh goliān sādhik sidh rahe lapaṭāṭ. Chāri varan chhia darasanān jati satī nau nāth nivāi. Tinn loa chaudah bhavan jali thali mahiāl chhalu kari chhāi. Kavalāsaṇu Kavalāpatī sādhsaṅgati saraṇāgati āī. Pairī pai pākhāk hoi āpu gavāi na āpu gaṇāi. Gurmukhi sukh phalu vaḍī vaḍiāī.

## Pauri 5 (Grandeur of the pleasure-fruit of gurmukhs)

Lakhs of invisible powers adorn the shelter of the feet of goddess of wealth (Lakṣmi); all prosperities, miraculous powers and treasures are her servants and many an accomplished person is engrossed in her. All the four varnas, six philosophies, celebates, suttees and nine nāths have been made to bow by her. Deceptively she is pervading all the three worlds, fourteen abodes, land, sea and the nether worlds. That goddess Kamalā (Lakṣmi) alongwith her husband (Viṣṇu) seeks the shelter of holy congregation wherein the gurmukhs bowing at the feet of holy persons have lost their ego and still have kept themselves unnoticed. The grandeur of the pleasure-fruit of the gurmukhs is very great.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਰਾਜਾ ਬਲਿ ਦੇ ਕਥਾ-ਪ੍ਰਸੰਗ ਤੋ ਚਰਨ-ਕਮਲਾਂ ਦੀ ਮਹਿਮਾ)

ਬਾਵਨ ਰੂਪੀ ਹੋਇ ਕੈ ਬਲਿ ਛਲਿ ਅਛਲਿ ਆਪੁ ਛਲਾਇਆ। ਕਰੋਂ ਅਢਾਈ ਧਰਤਿ ਮੰਗਿ ਪਿਛੋਂ ਦੇ ਵਡ ਪਿੰਡੁ ਵਧਾਇਆ। ਦੂਇ ਕਰਵਾ ਕਰਿ ਤਿੰਨਿਲੋਅ ਬਲਿਰਾਜੇ ਫਿਰਿ ਮਗਰੁ ਮਿਣਾਇਆ। ਸੁਰਗਹੁ ਚੰਗਾ ਜਾਣਿ ਕੈ ਰਾਜੁ ਪਤਾਲ ਲੋਕ ਦਾ ਪਾਇਆ। ਬ੍ਰਹਮਾ ਬਿਸਨੁ ਮਹੇਸੁ ਤ੍ਰੈ ਭਗਤਿ ਵਛਲ ਦਰਵਾਨ ਸਦਾਇਆ। ਬਾਵਨ ਲਖ ਸੁ ਪਾਵਨਾ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਰਜ ਇਛ ਇਛਾਇਆ। ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਚਰਨ ਧਿਆਇਆ ॥੬॥

# Pauri 6 (Rājā Bali de kathā prasang ton charan-kamalān dī mahimā)

Bāvan rūpī hoi kai Bali chhali achhali āpu chhalāiā.
Karaun aḍhāī dharati mangi pichhon de vaḍ piṇḍu vadhāiā.
Dui karuvā kari tinni loa Bali rāje phiri magaru miṇāiā.
Surgahu changā jāṇi kai rāju patāl lok dā pāiā.
Brahmā, Bisanu, Mahesu trai bhagati vachhal daravān sadāiā.
Bāvan lakh su pāvanā sādh sangati raj ichh ichhāiā.
Sādh sangati gur charan dhiāiā.

# Pauri 6 (Grandeur of the lotus feet in context with king Bali story)

Assuming the form of *Vāman* (short statured brahmin) and remaining unsuccessful in beguiling king Bali He Himself got beguiled. Having asked for two and a half steps of land, Vāman, afterwards enlarged His body. In two steps He measured all the three worlds and in a half step He measured the body of king Bali. Accepting the kingdom of netherworld better than heavens Bali started ruling it. Now the Lord, in whom subsume Brahmā, Viṣṇu and Mahesa, becoming lover of His devotees, served as a door keeper of king Bali. Many sacred incarnations like Vāman also have the wish of having the dust of the feet of holy congregation. They also contemplate the feet of the Guru in the company of holy ones.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਪਰਸੁਰਾਮ ਅਵਤਾਰ ਚਰਣ ਕਮਲਾਂ ਦੇ ਰਸ ਤੋਂ ਵਾਂਝਿਆ ਰਿਹਾ)

ਸਹਸਬਾਹੁ ਜਮਦਗਨਿ ਘਰਿ ਹੋਇ ਪਰਾਹਣੁਚਾਰੀ ਆਇਆ। ਕਾਮਧੇਣੁ ਲੋਭਾਇ ਕੈ ਜਮਦਗਨੈ ਦਾ ਸਿਰੁ ਵਢਵਾਇਆ। ਪਿਟਦੀ ਸੁਣਿ ਕੈ ਰੇਣੁਕਾ ਪਰਸਰਾਮ ਧਾਈ ਕਰਿ ਧਾਇਆ। ਇਕੀਹ ਵਾਰ ਕਰੋਧ ਕਰਿ ਖੜ੍ਹੀ ਮਾਰਿ ਨਿਖੜ੍ਹ ਗਵਾਇਆ। ਚਰਣ ਸਰਣਿ ਫੜਿ ਉਬਰੇ ਦੂਜੈ ਕਿਸੈ ਨ ਖੜਗੁ ਉਚਾਇਆ। ਹਉਮੈ ਮਾਰਿ ਨ ਸਕੀਆ ਚਿਰੰਜੀਵ ਹੁਇ ਆਪੁ ਜਣਾਇਆ। ਚਰਣ ਕਵਲ ਮਕਰੰਦੁ ਨ ਪਾਇਆ॥੭॥

# Paurī 7 (Parasu Rām avatār charan-kamalān dē ras ton vānjiā rihā)

Sahasabāhu Jamadagani ghari hoi parāhuņachārē āiā. Kāmadheņu lobhāi kai jamadaganai dā siru vaḍhavāiā. Piṭadī suṇi kai Reṇukā Paras Rām dhāi kari dhāiā. Ikih vār karodh kari khatrī māri nikhatr gavāiā. Charaṇ saraṇi phari ubare dūjai kisai na kharagu uchāiā. Haumai māri na sakīā chirañjiv hui āpu jaṇāiā. Charaṇ kaval makarandu na pāiā.

# Pauri 7 (Parsu Ram remained devoid of the delight of the lotus feet)

A king named Sahasrbāhu came to Jamadagni rishi as a guest. Seeing wish-ful-filling cow with the rishi he became greedy and killed Jamdagni. Hearing the wails of Renukā, his mother, Parasu Rām came running to her. Becoming full of anger he cleared this earth of the kshatriyas twenty-one time i.e. he killed all the kashatriyas. Only those who fell at the feet of Parasu Rām were saved; none else could raise arms against him. He also could not obliterate his ego and though he became *chirañjīv* i.e. ever living person, he always made show of his ego and could never receive the pollen of the lotus feet (of Lord).

# ਪਉੜੀ 8 (ਰਾਮ ਚੰਦਰ ਤੋਂ ਪਗ-ਧੁੜੀ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼)

ਰੰਗ ਮਹਲ ਰੰਗ ਰੰਗ ਵਿਚਿ ਦਸਰਥੁ ਕਉਸਲਿਆ ਰਲੀਆਲੇ । ਮਤਾ ਮਤਾਇਨਿ ਆਪ ਵਿਚਿ ਚਾਇ ਚਈਲੇ ਖਰੇ ਸੁਖਾਲੇ। ਘਰਿ ਅਸਾੜੈ ਪੁਤੁ ਹੋਇ ਨਾਉ ਕਿ ਧਰੀਐ ਬਾਲਕ ਬਾਲੇ। ਰਾਮ ਚੰਦੁ ਨਾਉ ਲੈਂਦਿਆਂ ਤਿੰਨਿ ਹਤਿਆ ਤੇ ਹੋਇ ਨਿਰਾਲੇ। ਰਾਮ ਰਾਜ ਪਰਵਾਣ ਜਗਿ ਸਤ ਸੰਤੋਖ ਧਰਮ ਰਖਵਾਲੇ। ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਉਦਾਸ ਹੋਇ ਸੁਣੈ ਪੁਰਾਣੁ ਬਸਿਸਟੁ ਬਹਾਲੇ। ਰਾਮਾਇਣੁ ਵਰਤਾਇਆ ਸਿਲਾ ਤਰੀ ਪਗ ਛੁਹਿ ਤਤਕਾਲੇ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਪਗ ਧੁੜਿ ਨਿਹਾਲੇ॥੮॥

### Pauri 8 (Rām Chandar ton-pag-dhūri dā upades)

Rang mahal rang rang vichi Dasarathu Kausaliā raliāle.

Mata matāini āp vichi chāi chaile khare sukhāle.

Ghari asāṇai putu hoi nāu ki dharīai bālak bāle.

Rām chandu nāu laindiān tinni hatiā te hoi nirāle.

Ram rāj paravāṇ jagi sat santokh dharam rakhavāle.

Māiā vichi udās hoi suṇai purāṇu Basisaṭu bahāle.

Rāmāiṇu varatāiā silā tarī pag chhuhi tatakāle.

Sādh sangati pag dhūṇi nihāle.

## Pauri 8 (From Ramchandr teachings of dust of feet)

In their pleasure palace, Dasarath and Kausalyā were absorbed in their joys. In their exultations they were planning as to what should be the name of their son yet to be born. They thought that the name should be Rām Chandr because just reciting the name of Rām they would get rid of three killings (embroy and its parents murder). The Rām Rāj (kingdom of Rām) in which truth, contentement and dharma were protected, was acknowledged throughout the world. Rām remained detached from maya and sitting near Vasisth listened to the tales of the Purāṇas. Through the Rāmāyan people came to know that the stone (Ahalyā) was restored to life by the touch of the feet of Rām. That Rām also fell happy to attain the dust of the congregations of the sadhus (and went to forest to wash the feet of anchorites).

# ਪਉੜੀ ੯ (ਕ੍ਰਿਸ਼ਨ ਚੰਦ੍ਰਾਵਤਾਰ)

ਕਿਸਨ ਲੈਆ ਅਵਤਾਰੁ ਜਗਿ ਮਹਮਾ ਦਸਮ ਸਕੰਧੁ ਵਖਾਣੈ। ਲੀਲਾ ਚਲਤ ਅਚਰਜ ਕਰਿ ਜੋਗੁ ਭੋਗੁ ਰਸ ਰਲੀਆ ਮਾਣੈ। ਮਹਾ ਭਾਰਥੁ ਕਰਵਾਇਓਨੁ ਕੈਰੋ ਪਾਡੋ ਕਰਿ ਹੈਰਾਣੈ। ਇੰਦ੍ਰਾਦਿਕ ਬ੍ਰਹਮਾਦਿਕਾ ਮਹਿਮਾ ਮਿਤਿ ਮਿਰਜਾਦ ਨ ਜਾਣੈ। ਮਿਲੀਆ ਟਹਲਾ ਵੰਡਿ ਕੈ ਜਗਿ ਰਾਜਸੂ ਰਾਜੇ ਰਾਣੈ। ਮੰਗ ਲਈ ਹਰਿ ਟਹਲ ਏਹ ਪੈਰ ਧੋਇ ਚਰਣੋਦਕੁ ਮਾਣੈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਸਿਵਾਣੈ ॥੯॥

### Pauri 9 (Krisan chandrāvatār)

Kisan laiā avatāru jagi mahamā dasam sakandhu vakhāṇai. Lilā chalat acharaj kari jogu bhogu ras ralīā māṇai. Mahābhārath karavāionu kairo pādo kari hairāṇai. Miliā ṭahalā vaṇḍi kai jagi rājasū rāje rāṇai. Mang laī hari ṭahal eh pair dhoe charaṇodaku māṇai. Sādh sangati gur sabadu siñānai.

### Pauri 9 (Kṛṣṇachandravatar)

The tenth chapter of the *Bhāgavat* defines the glory of incarnation of Kṛṣṇa in the world. He performed many wonderful acts of *bhog* (merriment) and yoga (renunciation). Making *Kauravs* (sons of Dhṛṭrāṣṭṛ) and *Pāṇḍavs* to fight against each other he further made them wonder struck. Indr and Brahmā et al. donot know the limits of his grandeur. When Rājsūy yajñ was arranged by Yudhiṣṭhar, all were alloted their duties. Kṛṣṇa himself tookover the duty of washing of the feet of all so that through this service he could realise the importance of the service of the holy congregation and the Word of the Guru.

## ਪਉੜੀ ੧੦ (ਅਵਤਾਰ ਸੁਲਭ, ਚਰਨ ਗੁਰ ਦੁਰਲੱਭ)

ਮਛ ਰੂਪ ਅਵਤਾਰੁ ਧਰਿ ਪੁਰਖਾਰਥੁ ਕਰਿ ਵੇਦ ਉਧਾਰੇ। ਕਛੁ ਰੂਪ ਹੁਇ ਅਵਤਰੇ ਸਾਗਰੁ ਮਥਿ ਜਗਿ ਰਤਨ ਪਸਾਰੇ। ਤੀਜਾ ਕਰਿ ਬੈਰਾਹ ਰੂਪੁ ਧਰਤਿ ਉਧਾਰੀ ਦੈਤ ਸੰਘਾਰੇ। ਚਉਥਾ ਕਰਿ ਨਰਸਿੰਘ ਰੂਪੁ ਅਸੁਰੁ ਮਾਰਿ ਪ੍ਰਹਿਲਾਦਿ ਉਬਾਰੇ। ਇਕਸੈ ਹੀ ਬ੍ਹਮੰਡ ਵਿਚਿ ਦਸ ਅਵਤਾਰ ਲਏ ਅਹੰਕਾਰੇ। ਕਰਿ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਕਰੋੜਿ ਜਿਨਿ ਲੂੰਅ ਲੂੰਅ ਅੰਦਰਿ ਸੰਜਾਰੇ। ਲਖ ਕਰੋੜਿ ਇਵੇਹਿਆ ਓਅੰਕਾਰ ਅਕਾਰ ਸਵਾਰੇ। ਚਰਣ ਕਮਲ ਗੁਰ ਅਗਮ ਅਪਾਰੇ॥੧੦॥

### Pauri 10 (Avatār sulabh, charan Gur duralabh).

Machh rūp avatār dhari purakhārathu kari ved udhāre. Kachhu rūp hui avatare sāgaru mathi jagi ratan pasāre. Tijā kari bairāh rūpu dharati udhārī dait saṅghāre. Chauthā kari nar siṅgh rūpu asuru māri prahilād ubāre. Ikasai hī brahamaṇḍ vichi das avatār lae ahṅkāre. Kari brahamaṇḍ karoṇi jini lūna lūna andari sañjāre. Lakh karoṇi ivehiā Oaṅkār akār savāre. Charan kamal gur agam apāre.

# Pauri 10 (Incarnation of Lord is easily available but the feet of Guru are rare)

It is said that in the form of (great) fish Viṣṇu incarnated himself and by his valour salvaged the Vedas. Then in the form of tortoise he churned the ocean and brought jewels out of it. In the form of third incarnation Vārāh, he decimated demons and liberated the earth. In fourth incarnation he assumed the form of man-lion and killing demon (Hiranyakasîpu) saved Prahalād. Incarnating ten times in this one world Viṣṇu also became egotist. But, the Lord Oankār who has subsumed crores of worlds in His each trichome has managed myriads of such individuals. Nevertheless, the lotus feet of Guru are unapproachable and beyond all limits.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਗੁਰੂ ਚਰਨ ਸਭ ਤੋਂ ਸ੍ਰੇਸ਼ਟ)

ਸਾਸਤ੍ਰ ਵੇਦ ਪੁਰਾਣ ਸਭ ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਆਖਣੂ ਆਖ ਸੁਣਾਵਹਿ। ਰਾਗ ਨਾਦ ਸੰਗਤਿ ਲਖ ਅਨਹਦ ਧੁਨਿ ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਗੁਣ ਗਾਵਹਿ। ਸੇਖ ਨਾਗ ਲਖ ਲੋਮਸਾ ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅੰਦਰਿ ਲਿਵ ਲਾਵਹਿ। ਬ੍ਰਹਮੇ ਬਿਸਨੁ ਮਹੇਸ ਲਖ ਗਿਆਨੁ ਧਿਆਨੁ ਤਿਲੁ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਵਹਿ। ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਸਰੇਵਦੇ ਅਲਖ ਅਭੇਵ ਨ ਸੇਵ ਪੁਜਾਵਹਿ। ਗੋਰਖ ਨਾਥ ਮਛੰਦ੍ਰ ਲਖ ਸਾਧਿਕ ਸਿਧਿ ਨੇਤ ਕਰਿ ਧਿਆਵਹਿ। ਚਰਨ ਕਮਲ ਗੁਰੁ ਅਗਮ ਅਲਾਵਹਿ॥੧੧॥

### Pauri 11 (Gur charan sabh ton sreșat)

Sāsatr ved purān sabh suṇi suṇi ākhaṇu ākh suṇāvahi.
Rāg nād saṅgati lakh anahad dhuni suṇi suṇi guṇ gāvahi.
Sekh nāg lakh lomasā abigati gati andari liv lāvahi.
Brahame Bisanu Mahes lakh giānu dhiānu tilu antu na pāvahi.
Devī dev sarevade alakh abhev na sev pujāvahi.
Gorakh nāth Machhandr lakh sādhik sidhi net kari dhiāvahi.
Charan kamal guru agam alāvahi.

## Pauri 11 (Feet of Guru are the best ones)

Having listened to the Shastras, Vedas and Purāṇas people further recite and listen to them. Millions of people listen to the rāg-nād (musical measures) and the unstrucke melody and sing the same. Śeṣanāg and millions of Lomas rishis concentrate to know the dynamism of that unmanifest Lord. Millions of Brahmās, Viṣṇus and Śivas who concentrate upon and talk of Him, are still ignorant about even an iota of His mystery. Gods and goddesses adore that Lord but their service does not take them to His mystery. Millions of Machhendr nāths (Matsyendranāth), Gorakhnāths and the siddhs (the ascetics of high orders) concentrate upon Him through their yogic practices (of dhautī and neti etc). They all declare the feet of Guru as unapproachable

## ਪਉੜੀ ੧੨ (ਕੇਵਲ ਉੱਚਾ ਆਦਰ ਯੋਗ ਨਹੀਂ)

ਮਥੈ ਤਿਵੜੀ ਬਾਮਣੈ ਸਉਹੇ ਆਏ ਮਸਲਤਿ ਫੇਰੀ। ਸਿਰੂ ਉਚਾ ਅਹੰਕਾਰ ਕਰਿ ਵਲ ਦੇ ਪਗ ਵਲਾਏ ਡੇਰੀ। ਅਖੀਂ ਮੂਲਿ ਨ ਪੂਜੀਅਨਿ ਕਰਿ ਕਰਿ ਵੇਖਨਿ ਮੇਰੀ ਤੇਰੀ। ਨਕੁ ਨ ਕੋਈ ਪੂਜਦਾ ਖਾਇ ਮਰੋੜੀ ਮਣੀ ਘਨੇਰੀ। ਉਚੇ ਕੰਨ ਨ ਪੂਜੀਅਨਿ ਉਸਤਤਿ ਨਿੰਦਾ ਭਲੀ ਭਲੇਰੀ। ਬੋਲਹੁ ਜੀਭ ਨ ਪੂਜੀਐ ਰਸ ਕਸ ਬਹੁ ਚਖੀ ਦੰਦਿ ਘੇਰੀ। ਨੀਵੇਂ ਚਰਣ ਪੂਜ ਹਥ ਕੇਰੀ॥੧੨॥

### Pauri 12 (Keval uchchā ādar yog nahin)

Mathai tivaṇi bāmaṇai sauhe āe masalati pheri.
Siru uchā ahnakār kari val de pag valāe deri.
Akhin mūli na pūjiani kari kari vekhani meri teri.
Naku na koi pūjadā khāi maroṇi maṇi ghaneri.
Uche kann na pūjiani usatati nindā bhali bhaleri.
Bolahu jibh na pūjiai ras kas bahu chakhi dandi gheri.
Nīven charaṇ pūj hath keri.

## Pauri 12 (The higher one alone is not respectable)

If going out doors one comes across a brahmin (who is proud of his high caste in India), the traditional people consider it as a bad omen and cancel their intended journey. The head being proud of its high place is tied with turban. Eyes are also not adored because they see with the sense of duality. Nose is also not worshipped because on seeing a low person the nose is turned up to show disdain. Though placed higher, the ears are also not worshipped because they listen to the eulogy as well as slander. Tongue is also not worshipped because it is also surrounded by teeth and tastes both edibles and inedibles. Only because of being the lowest, the feet are touched with hands in worshipful reverence.

Var 23

**ਪਉੜੀ ੧੩** (ਬਕਰੀ ਦੇ ਅਲੰਕਾਰ ਤੋਂ ਉਪਦੇਸ਼) ਹਸਤਿ ਅਖਾਜ ਗਮਾਨ ਕਰਿ ਸੀਹ ਸਤਾਣਾ ਕੋਇ ਨ ਖਾਈ। ਹੋਇ ਨਿਮਾਣੀ ਬਕਰੀ ਦੀਨ ਦਨੀ ਵਡਿਆਈ ਪਾਈ। ਮਰਣੈ ਪਰਣੈ ਮੰਨੀਐ ਜਗਿ ਭੋਗਿ ਪਰਵਾਣੂ ਕਰਾਈ। ਮਾਸੂ ਪਵਿਤ ਗਿਹਸਤ ਨੇ ਆਂਦਹੂ ਤਾਰ ਵੀਚਾਰਿ ਵਜਾਈ। ਚਮੜੇ ਦੀਆਂ ਕਰਿ ਜੁਤੀਆ ਸਾਧੂ ਚਰਣ ਸਰਣਿ ਲਿਵ ਲਾਈ। ਤੂਰ ਪਖਾਵਜ ਮੜੀਦੇ ਕੀਰਤਨੂ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸੁਖਦਾਈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਤਿਗੁਰ ਸਰਣਾਈ ॥੧੩॥

### Pauri 13 (Bakari de alankār ton upades')

Hasati akhāju gumān kari sihu satānā koi na khāi. Hoi nimānī bakarī din duni vadiāi pāi. Maranai paranai maniai jag bhog paravānu karāi. Māsu pavitr grihast no āndahu tār vichāri vajāi. Chamare diān kari jutiā sādhū charan saran liv lāi. Tür pakhāvaj marīde kīratanu sādh sangati sukhadāi. Sādh sangati satigur saranāī.

## Pauri 13 (Lesson from goat)

The proud elephant is inedible and none eats the mighty lion. Goat is humble and hence it is respected everywhere. On occasions of death, joy, marriage, yajña, etc only its meat dis accepted. Among the householders its meat is acknowledged as sacred and with its gut stringed instruments are made. From its leather the shoes are made to be used by the saints merged in their meditation upon the Lord. Drums are mounted by its skin and then in the holy congregation the delight-giving kirtan, eulogy of the Lord, is sung. In fact, going to the holy congregation is the same as going to the shelter of the true Guru.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਮਾਣਸ ਦੇਹੀ)

ਸਭ ਸਰੀਰ ਸਕਾਰਥੇ ਅਤਿ ਅਪਵਿਤ੍ਰ ਸੁ ਮਾਣਸ ਦੇਹੀ। ਬਹੁ ਬਿੰਜਨ ਮਿਸਟਾਨ ਪਾਨ ਹੁਇ ਮਲ ਮੂਤ੍ਰ ਕੁਸੂਤ੍ਰ ਇਵੇਹੀ। ਪਾਟ ਪਟੰਬਰ ਵਿਗੜਦੇ ਪਾਨ ਕਪੂਰ ਕੁਸੰਗ ਸਨੇਹੀ। ਚੋਆ ਚੰਦਨੁ ਅਰਗਜਾ ਹੁਇ ਦੁਰਗੰਧ ਸੁਗੰਧ ਹੁਰੇਹੀ। ਰਾਜੇ ਰਾਜ ਕਮਾਵਦੇ ਪਾਤਿਸਾਹ ਖਹਿ ਮੁਏ ਸਭੇ ਹੀ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰੁ ਸਰਣਿ ਵਿਣੁ ਨਿਹਫਲੁ ਮਾਣਸ ਦੇਹ ਇਵੇਹੀ। ਚਰਨ ਸਰਣਿ ਮਸਕੀਨੀ ਜੇਹੀ॥੧੪॥

### Pauri 14 (Māṇas dehi)

Sabh sarīr sakārathe ati apavitr su māṇas dehī.
Bahu biñjan misaṭān pān hui mal mūtr kusūtr ivehī.
Pāṭ paṭambar vigaṇade pān kapūr kursaṅg sanehī.
Choā chandanu aragajā hui duragandh sugandh hurehī.
Rāje rāj kamāṅvade pātisāh khahi mue sabhe hī.
Sādh saṅgati guru saraṇi viṇu nihaphalu māṇas deh ivehī.
Charan saraṇi masakīnī jehī.

### Pauri 14 (Human body)

All the bodies are useful but the human body is the most useless and defiled one. In its company many a delicious food, sweet etc change into urine and faeces. In its evil company silken robes, betel, comphor etc also get spoiled. Sandal scent, and joss sticks etc also get converted into fowl smell. Kings rule gheir kingdoms and die of their fights with one another. Withoug going to the holy congregation and to the shelter of Guru, this human body is also fruitless. Only that body is meaningful which has come to the Guru's fold in humility.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਭਗਤਾਂ ਦੇ ਨਾਮ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਪਾਇਆ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਰਣੀ ਆਏ। ਧੂ ਪ੍ਰਹਿਲਾਦੁ ਵਖਾਣੀਅਨਿ ਅੰਬਰੀਕੁ ਬਲਿ ਭਗਤਿ ਸਬਾਏ। ਜਨਕਾਦਿਕ ਜੈਦੇਉ ਜਗਿ ਬਾਲਮੀਕੁ ਸਤਿਸੰਗਿ ਤਰਾਏ। ਬੇਣੁ ਤਿਲੋਚਨੁ ਨਾਮਦੇਉ ਧੰਨਾ ਸਧਨਾ ਭਗਤ ਸਦਾਏ। ਭਗਤੁ ਕਬੀਰੁ ਵਖਾਣੀਐ ਜਨ ਰਵਿਦਾਸੁ ਬਿਦਰ ਗੁਰ ਭਾਏ। ਜਾਤਿ ਅਜਾਤਿ ਸਨਾਤਿ ਵਿਚਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਚਰਣ ਕਵਲ ਚਿਤੁ ਲਾਏ।। ਹਉਮੈ ਮਾਰੀ ਪ੍ਰਗਟੀ ਆਏ॥੧੫॥

### Pauri 15 (Bhagatān de nām)

Gurmukhi sukh phalu päiä sädhsangati gur sarani äe. Dhrū Prahilādu vakhāniani Ambariku Bali bhagati sabāe. Janakādik Jaideu jagi Bālamik satisangi tarāe. Beņu Tilochanu Nāmdeu Dhannā Sadhanā bhagat sadāe. Bhagatu kabīru vakhāniai jan Ravidāsu Bidar guru bhāe. Jāti ajāti sanāti vichi gurmukhi charan kamal chit läe. Haumai mārē pragatī āe.

## Pauri 15 (Names of the devotees — bhagats)

Those gurmukhs who have gone into the shelter of the holy congretation have attained the pleasure fruit. These devotees are Dhruv, Prahalād, Ambarīs, Bali, Janak, Jaidev, Vālmīki et al. They have gone across through the holy congregation. Beṇi, Trilochan, Nāmdev, Dhannā, Sadhanā have also been called saints. Kabīr is accepted as bhagat, the devotee, and Ravidās, Vidur et al. have also been loved by the Lord. Whether born in high or the low caste, the gurmukh who has adopted the lotus feet in his heart, decimating his ego has come to be known (as dovotee).

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਦੀ ਫੱਕੜ)

ਲੋਕ ਵੇਦ ਸੁਣਿ ਆਖਦਾ ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਗਿਆਨੀ ਗਿਆਨੂ ਵਖਾਣੈ। ਸੁਰਗ ਲੋਕ ਸਣੂ ਮਾਤ ਲੋਕ ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਸਾਤ ਪਤਾਲੂ ਨ ਜਾਣੈ। ਭੂਤ ਭਵਿਖ ਨ ਵਰਤਮਾਨ ਆਦਿ ਮਧਿ ਅੰਤ ਹੋਏ ਹੈਰਾਣੇ। ਉਤਮ ਮਧਮ ਨੀਚ ਹੋਇ ਸਮਝਿ ਨ ਸਕਣਿ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣੈ। ਰਜ ਗੁਣ ਤਮ ਗੁਣ ਆਖੀਐ ਸਤਿ ਗੁਣ ਸੁਣ ਆਖਾਣ ਵਖਾਣੈ। ਮਨ ਬਚ ਕਰਮ ਸਿ ਭਰਮਦੇ ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਸਤਿਗੁਰ ਨ ਸਿਞਾਣੈ। ਫਕੜੂ ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਣੈ॥੧੬॥

### Pauri 16 (Hindū Musalamānān di phakar)

Lok Ved suṇi ākhadā suṇi suṇi giānī giānu vakhāṇai.
Surag lok saṇu māt lok suṇi suṇi sāt patālu na jāṇai.
Bhūt bhavikh na varatamān ādi madhi ant hoe hairāṇāi.
Utam madham nīch hoi samajhi na sakaṇi choj viḍāṇai.
Raj guṇ tam guṇ ākhīai sati guṇ suṇ ākhāṇ vakhāṇai.
Man bach karam si bharamade sādh saṅgati satigur na siñāṇai.
Phakaṇu hindū musalamāṇai.

## Pauri 16 (Futility of Hindus and Muslims)

The so-called knowledgeable persons having listened to the Vedas explains their knowledge about the world on the basis of hearsay. The listeners also learn about heavens, mother earth and all the seven netherworlds, but still they donot know the real truth. Neither do they understand the past future and the present, nor the mystery of the beginning and the middle, but are simply wonderstruck. Through their classifications of high, medium and low varnas they cannot understand the great play. People engrossed in actions (rajoguni), inertia (tamoguni) and tranquillity (satoguni) also talk and listen, but without understanding the holy congregation and the true Guru, they wander through the activities of their mind, speech and actions. Thus the (classifications of) Muslims and Hindus are futile.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਜੁਗਾਂ ਦੇ ਧਰਮ)

ਸਤਿਜ਼ਗਿ ਇਕੁ ਵਿਗਾੜਦਾ ਤਿਸੁ ਪਿਛੈ ਫੜਿ ਦੇਸੁ ਪੀੜਾਏ। ਤ੍ਰੇਤੈ ਨਗਰੀ ਵਗਲੀਐ ਦੁਆਪੁਰਿ ਵੰਸੁ ਨਰਕਿ ਸਹਮਾਏ। ਜੋ ਫੇੜੈ ਸੋ ਫੜੀਦਾ ਕਲਿਜ਼ਗਿ ਸਚਾ ਨਿਆਉ ਕਰਾਏ। ਸਤਿਜ਼ਗ ਸਤੁ ਤ੍ਰੇਤੈ ਜ਼ਗਾ ਦੁਆਪੁਰਿ ਪੂਜਾ ਚਾਰਿ ਦਿੜਾਏ। ਕਲਿਜ਼ਗਿ ਨਾਉ ਅਰਾਧਣਾ ਹੋਰ ਕਰਮ ਕਰਿ ਮੁਕਤਿ ਨ ਪਾਏ। ਜ਼ਗਿ ਜ਼ਗਿ ਲੁਣੀਐ ਬੀਜਿਆ ਪਾਪੁ ਪੁੰਨ ਕਰਿ ਦੁਖ ਸੁਖ ਪਾਏ। ਕਲਿਜ਼ਗਿ ਚਿਤਵੈ ਪੁੰਨ ਫਲ ਪਾਪਹੁ ਲੇਪੁ ਅਧਰਮ ਕਮਾਏ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਆਪੁ ਗਵਾਏ॥੧੭॥

### Pauri 17 (Jugān de dharam)

Satijugi iku vigāradā tis pichhai phari desu pīrāe.
Tretai nagarī vagalīai duāpuri vansu naraki sahamāe.
Jo pherai so pharīdā kalijugi sachā niāu karāe.
Satijug satu tretai jugā duāpuri pūjā chāri dirāe.
Kalijugi nāu arādhaṇā hor karam kari mukati na pāe.
Jugi jugi luṇīai bījiā pāpu punnu kari dukh sukh pāe.
Kalijugi chitavai punn phal pāpahu lepu adharam kamāe.
Gurmukh sukh phalu āpu gavāe.

## Pauri 17 (Duties of the yugs — the time periods)

In the Satyug the whole country suffered because of the evil deeds of one wrong-doer. In Tretā the whole city was surrounded and in Dvāpar, the whole family was to suffer hell. The justice of Kaliyug is true because only he suffers who does the evil deeds. In Satyug, the truth, in Tretā the yajñ, in Dvāpar ritualistic worship were accomplished. In Kaliyug through no action other than constant remembering the Lord's name could attain liberation. In all the yugs (ages) the individual reaps what he has sown and earns sufferings and delights in accordance with his demerits and merits. In Kaliyug, the individual desires to have the fruits of meritorious actions though he remains absorbed in the sinful deeds. Gurmukhs attain the pleasure fruit only by losing their sense of ego.

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਧਰਮ ਧਉਲ ਦਾ ਅਲੰਕਾਰ)

ਸਤਜੁਗ ਦਾ ਅਨਿਆਉ ਵੇਖਿ ਧਉਲ ਧਰਮੁ ਹੋਆ ਉਡੀਣਾ। ਸੁਰਪਤਿ ਨਰਪਤਿ ਚਕ੍ਵੈ ਰਿਖ ਨ ਹੰਘਨਿ ਬਲ ਮਤਿ ਹੀਣਾ। ਤ੍ਰੇਤੇ ਖਿਸਿਆ ਪੈਰੁ ਇਕੁ ਹੋਮ ਜਗ ਜਗੁ ਥਾਪਿ ਪਤੀਣਾ। ਦੁਆਪਰਿ ਦੁਇ ਜਗ ਧਰਮ ਦੇ ਪੂਜਾ ਚਾਰ ਪਖੰਡੁ ਅਲੀਣਾ। ਕਲਿਕੁਗ ਰਹਿਆ ਪੈਰ ਇਕੁ ਹੋਇ ਨਿਮਾਣਾ ਧਰਮ ਅਧੀਣਾ। ਮਾਣੁ ਨਿਮਾਣੈ ਸਤਿਗੁਰੂ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਪਰਗਟ ਪਰਬੀਣਾ। ਗੁਰਮੁਖ ਧਰਮ ਸਪੂਰਣੁ ਰੀਣਾ॥੧੮॥

### Pauri 18 (Dharam dhaul dā alankār)

Satjug dā aniāu vekhi dhaul dharamu hoā uḍiṇā.
Surapati narapati chakravai rakhi na hanghani bal mati hiṇā.
Trete khisiā pairu iku hom jag jagu thāp patiṇā.
Duāpuri dui pag dharam de pūjā chār pakhaṇḍu aliṇā.
Kalijug rahia pair iku hoi nimāṇā dharam adhiṇā.
Māṇu nimāṇai satigurū sadhsaṅgati paragaṭi parabiṇā.
Gurmukh dharam sapūraṇu riṇā.

### Pauri 18 (Example of the Dharma Bull)

Seeing the injustice of Satyug, dharma in the form of a bull got sad. Even the king of gods, Indr, and other kings with vast empires, engrossed in egoism, devoid of power and wisdom could not sustain it. In Tretā its one foot slipped and now religious people started feeling satisfied by mere performance of the ceremonies of burnt offerings (hom,  $yaj\tilde{n}$ ). In Dvāpar remained only two feet of dharma and now people began to remain absorbed in only ritualistic worship. In Kaliyug, the dharma has only one feet and consequently has become quite feeble. True Guru, the power of the powerless, has made it (dharma) manifest by and through creating the holy congretgations. The *gurmukhs* have brought to perfection the dharma earlier reduced to dust.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਗੁਰਮੁਖ ਪੰਥ)

ਚਾਰਿ ਵਰਨਿ ਇਕ ਵਰਨਿ ਕਰਿ ਵਰਨ ਅਵਰਨ ਸਾਧਸੰਗੁ ਜਾਪੈ। ਛਿਅ ਰੁਤੀ ਛਿਅ ਦਰਸਨਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਦਰਸਨੁ ਸੂਰਜੁ ਥਾਪੈ। ਬਾਰਹ ਪੰਥ ਮਿਟਾਇ ਕੈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥ ਵਡਾ ਪਰਤਾਪੈ। ਵੇਦ ਕਤੇਬਹੁ ਬਾਹਰਾ ਅਨਹਦ ਸਬਦੁ ਅਗੰਮ ਅਲਾਪੈ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਪਾ ਖਾਕ ਹੋਇ ਗੁਰਸਿਖਾ ਰਹਰਾਸਿ ਪਛਾਪੈ। ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਉਦਾਸੁ ਕਰਿ ਆਪੁ ਗਵਾਏ ਜਪੈ ਅਜਾਪੈ। ਲੰਘ ਨਿਕਥੈ ਵਰੈ ਸਰਾਪੈ॥੧੯॥

### Pauri 19 (Gurmukh panth)

Chāri varan ik varan kari varan avaran sādh saṅgu jāpai. Chia rutī chhia darasanā gurmukhi darasanu sūraju thāpai. Bārah panth miṭāi kai gurmukhi panth vaḍā paratāpai. Ved Katebahu bāharā anahad sabadu agamm alāpai. Pairī pai pā khāk hoi gursikhā raharāsi pachhāpai. Māiā vichi udāsu kari āpu gavāe japai ajāpai. Laṅgh nikathai varai sarāpai.

## Pauri 19 (The Gurmukh-way)

Since the true Guru integrated all the four varnas into one, this assemblage of varnas has come to be known as the holy congregation. Among six seasons and six philosophies, the Gurmukh-philosophy has been established like the Sun (among the planets). Wiping out all the twelve ways (of yogis) the Guru has created the mighty Gurmukh-way (panth). This panth keeps itself away from the boundaries of the Vedas and the Katebas and always remembers as well as sings the unstruck word (Brahm). On this Way of absolute humility and becoming dust of the feet of the Guru, the disciple learns the right conduct. This panth remains detached amidst maya and obliterating the sense of ego remembers the Lord spontaneously i.e. always remains attuned to the Lord. It has gone far beyond the influence of boons and curses.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਰਾਜਾ ਰੰਕ ਬਰਾਬਰ)

ਮਿਲਦੇ ਮੁਸਲਮਾਨ ਦੁਇ ਮਿਲਿ ਮਿਲਿ ਕਰਨਿ ਸਲਾਮਾਲੇਕੀ।
ਜੋਗੀ ਕਰਨਿ ਅਦੇਸ ਮਿਲਿ ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸੁ ਵਿਸੇਖੀ।
ਸੰਨਿਆਸੀ ਕਰਿ ਓਨਮੋ ਓਨਮ ਨਾਰਾਇਣ ਬਹੁ ਭੇਖੀ।
ਬਾਮ੍ਹਣ ਨੋ ਕਰਿ ਨਮਸਕਾਰ ਕਰਿ ਆਸੀਰ ਵਚਨ ਮੁਹੁ ਦੇਖੀ।
ਪੈਰੀ ਪਵਣਾ ਸਤਿਗੁਰੂ ਗੁਰਸਿਖਾ ਰਹਰਾਸਿ ਸਰੇਖੀ।
ਰਾਜਾ ਰੰਕੁ ਬਰਾਬਰੀ ਬਾਲਕ ਬਿਰਧਿ ਨ ਭੇਦੁ ਨਿਮੇਖੀ।
ਚੰਦਨ ਭਗਤਾ ਰੂਪ ਨ ਰੇਖੀ॥੨੦॥

### Paurī 20 (Rājā rank barābar)

Milade musalamān dui mili mili karani salamā leki.
Jogi karani ades mili ādi purakh ādesu visekhi.
Sanniāsi kari onamo onam nārāiņ bahu bhekhi.
Bāmhaņ no kari namasakār kari āsir vachan muhu dekhi.
Pairī pavaņā satigurū gursikhā raharāsi sarekhi.
Rājā ranku barābarī bālak biradhi na bhedu nimekhi.
Chandan bhagatā rūp na rekhi.

## Pauri 20 (The King and the poor are equal)

When two Muslims meet they greet each other by saying 'Salām' (salāmālaikum). When yogis meet they exchange 'ādeś' salute to that primaeval Lord. Sannyasis of different garbs say 'On namah', 'om namah nārāyaṇah'. When one bows before a brahmin, he also in view of the station of the person gives blessings accordingly. Among the Sikhs, on meeting, the tradition of salulation by touching feet is there, and this is the best one. In this act the king and the poor are equal and no distinction of young and old is observed. The devotees like sandal wood make no discrimination (while spreading their fragrance).

# ਪਉੜੀ ੨੧ (ਨਿੰਮ੍ਰਤਾ ਦੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

ਨੀਚਹੁ ਨੀਚੁ ਸਦਾਵਣਾ ਗੁਰ ਉਪਦੇਸ਼ੁ ਕਮਾਵੈ ਕੋਈ। ਤ੍ਰੈ ਵੀਹਾਂ ਦੇ ਦੰਮ ਲੈ ਇਕੁ ਰੁਪਈਆ ਹੋਛਾ ਹੋਈ। ਦੁਸੀਂ ਰੁਪਯੀ ਲਈਦਾ ਇਕੁ ਸੁਨਈਆ ਹਉਲਾ ਸੋਈ। ਸਹਸ ਸੁਨਈਏ ਮੁਲੁ ਕਰਿ ਲਯੈ ਹੀਰਾ ਹਾਰ ਪਰੋਈ ਪੈਰੀ ਪੈ ਪਾ ਖਾਕ ਹੋਇ ਮਨ ਬਚ ਕਰਮ ਭਰਮ ਭਉ ਖੋਈ। ਹੋਇ ਪੰਚਾਇਣੁ ਪੰਜਿ ਮਾਰ ਬਾਹਰਿ ਜਾਦਾ ਰਖਿ ਸਗੋਈ। ਬੋਲ ਅਬੋਲੁ ਸਾਧ ਜਨ ਓਈ॥੨੧॥੨੩॥ਤ੍ਰੇਈ॥

### Pauri 21 (Nimmratā de dristānt)

Nīchahu nīchu sadāvaṇā gur upadesu kamāvai koi.
Trai vihān de damm lai iku rupaiā hochhā hoi.
Dasīn rupayīn laīdā iku sunaiā haulā soi.
Sahas sunaie mulu kari layai hīrā hār paroi.
Pairī pai pā khāk hoi man bach karam bharam bhau khoi.
Hoi panchāiṇu panji mār bāhar jādā rakhi sagoi.
Bol abolu sādh jan oi.

## Pauri 21 (Examples of humility)

Any rare one practises the Guru's teaching of calling oneself the lowest among the lowly ones. When a rupee is changed into sixty paisas, its power is scattered and it becames weak. If gold-muhar (coin) is changed for ten rupees, it loses its value. And if a diamond is obtained for one thousand coins, it becomes so light that it is stringed in a necklace (and is worn). The man who by touching the feet and by becoming dust of the feet (of Guru) erases the illusions and fears of speech and actions from his mind and in the holy congregation wipes out the five evil propensities, he further restrains the mind going astray. Such a one is a real sadhu (Gurmukh) and his words are ineffable.

# ੧ਓ ਸਤਿਗੁਰੂ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਚਲਾਚਰਣ)

ਨਾਰਾਇਣ ਨਿਜ ਰੂਪਿ ਧਰਿ ਨਾਥਾ ਨਾਥ ਸਨਾਥ ਕਰਾਇਆ। ਨਰਪਤਿ ਨਰਹ ਨਰਿੰਦੁ ਹੈ ਨਿਰੰਕਾਰਿ ਆਕਾਰੁ ਬਣਾਇਆ। ਕਰਤਾ ਪੁਰਖੁ ਵਖਾਣੀਐ ਕਾਰਣੁ ਕਰਣੁ ਬਿਰਦੁ ਬਿਰਦਾਇਆ। ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਦੇਵਾਧਿ ਦੇਵ ਅਲਖ ਅਭੇਵ ਨ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਸਤਿ ਰੂਪੁ ਸਤਿ ਨਾਮੁ ਕਰਿ ਸਤਿਗੁਰ ਨਾਨਕ ਦੇਉ ਜਪਾਇਆ। ਧਰਮਸਾਲ ਕਰਤਾਰ ਪੁਰੁ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚ ਖੰਡੁ ਵਸਾਇਆ। ਵਾਹਿਗੁਰੁ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਸੁਣਾਇਆ॥੧॥

## 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Pauņī 1 (Mangalācharan)

Nārāin nij rūpi dhari nāthā nāth sanāth karāiā.
Narapati narah narindu hai nīrankār ākaru banāiā.
Karatā purakhu vakhānīai kāraņu karaņu biradu biradāiā.
Devī dev devādhi dev alakh abhev na alakhu lakhāiā.
Sati rūpu satināmu kari satigur Nānak Deu japāiā.
Dharamasāl Karatārpuru sādhsangati sach khanḍ vasāiā.
Vāhigurū gur sabadu suņāiā.

### One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Invocation)

Narāyan, the lord of the destitutes, assuming forms has established mastery over all. He is the formless king of all men and kings who created various forms. As is creator of all the causes He is true to His reputation. Gods and goddesses also could not know the extent of that Lord, the imperceptible and beyond all mysteries. The ture Guru Nānak Dev inspired people to remember the true name of the Lord whose form is truth. Founding dharamsālā, the place for dharma, at Kartārpur, it was inhabited by the holy congregartion as the abode of truth. Word 'Vāhigurū'was imparted (by Guru Nānak) to the people.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਜਗਤ ਗੁਰੂ)

ਨਿਹਚਲ ਨੀਉ ਧਰਾਈਓਨੁ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚ ਖੰਡ ਸਮੇਉ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥੁ ਚਲਾਇਓਨੁ ਸੁਖ ਸਾਗਰੁ ਬੇਅੰਤੁ ਅਮੇਉ। ਸਚਿ ਸਬਦਿ ਆਰਾਧੀਐ ਅਗਮ ਅਗੋਚਰੁ ਅਲਖ ਅਭੇਉ। ਚਹੁ ਵਰਨਾਂ ੳਪਦੇਸ ਦਾ ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਸਭਿ ਸੇਵਕ ਸੇਉ। ਮਿਠਾ ਬੋਲਣੁ ਨਿਵ ਚਲਣੁ ਗੁਰਮੁਖਿ ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਅਰਥੇਉ। ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸੁ ਹੈ ਅਬਿਨਾਸੀ ਅਤਿ ਅਛਲ ਅਛੇਉ। ਜਗਤੁ ਗੁਰੂ ਗੁਰੁ ਨਾਨਕ ਦੇਉ॥੨॥

### Pauri 2 (Jagat gurū)

Nihachal niu dharāionu sādhsangati sachkhaṇd sameu.
Gurmukhi panthu chalāionu sukh sāgaru beantu ameu.
Sachi sabadi ārādhiai agam agocharu alakh abheu.
Chahu varanā upadesadā chhia darasan sabhi sevak seu.
Miṭhā bolaṇu niv chalaṇu gurmukhi bhāu bhagati aratheu.
Ādi purakhu ādesu hai abināsī ati achhal achheu.
Jagatgurū Guru Nānak Deu.

### Pauri 2 (Guru of the world)

The steadfast foundation of the abode of truth in the form of holy congregation was laid thoughtfully (by Guru Nānak Dev) and he promulgated gurmukh-panth (Sikhism) which is ocean of infinite pleasures. There, true word is practised which is unapproachable, imperceptible and mystical. That abode of truth preaches to all the four varnas and all the six philosophies (of Indian origin) remain absorbed in its service. Gurmukhs (there) speak sweetly, move humbly and are seekers of devotion. Salutations are due to that primal Lord who is undestructible, undeceivable and unending. Gur Nānak is the enlightener (Guru) of the entire world.

### ਪਉੜੀ ੩ (ਸੱਚਾ ਪਾਤਿਸ਼ਾਹ)

ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਚਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਬੇਪਰਵਾਹੁ ਅਥਾਹੁ ਸਹਾਬਾ। ਨਾਉ ਗਰੀਬ ਨਿਵਾਜ਼ ਹੈ ਬੇਮੁਹਤਾਜ ਨ ਮੋਹੁ ਮੁਹਾਬਾ। ਬੇਸੁਮਾਰੁ ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਹੈ ਅਲਖ ਅਪਾਰੁ ਸਲਾਹ ਸਿਵਾਬਾ। ਕਾਇਮੁ ਦਾਇਮ ਸਾਹਿਬੀ ਹਾਜਰੁ ਨਾਜਰੁ ਵੇਦ ਕਿਤਾਬਾ। ਅਗਮੁ ਅਡੋਲੁ ਅਤੋਲੁ ਹੈ ਤੋਲਣਹਾਰੁ ਨ ਡੰਡੀ ਛਾਬਾ। ਇਕੁ ਛਤਿ ਰਾਜੁ ਕਮਾਵਦਾ ਦੁਸਮਣੁ ਦੂਤੁ ਨ ਸੋਰ ਸਰਾਬਾ। ਆਦਲੁ ਅਦਲੁ ਚਲਾਇਅਦਾ ਜਾਲਮੁ ਜੁਲਮੁ ਨ ਜੋਰ ਜਰਾਬਾ। ਜਾਹਰ ਪੀਰ ਜਗਤੁ ਗੁਰੁ ਬਾਬਾ॥੩॥

#### Pauri 3 (Sachā pātisāh)

Satigur sachā pātisāhu beparavāhu athāhu sahābā.
Nāu garīb nivāju hai bemuhatāj na mohu muhābā.
Besumāru nirankāru hai alakh apāru salāh siñābā.
Kāim dāimu sāhibī hājaru nājaru ved kitābā.
Agamu adolu atolu hai tolaņahāru na daņdī chhābā.
Iku chhati rāju kamānvadā dusamaņu dūtu na sor sarābā.
Ādalu adalu chalāidā jālami julamu na jor jarābā.
Jāhar pīr jagatu guru bābā.

### Pauri 3 (The true emperor)

The true Guru is the carefree emperor, unfathomable and full of all qualities of a master. His name is cherisher of the poor; neither He has attachment with any one nor He is dependent on anybody. Formless, infinite and impeceptible, He is having all the attributes which deseve eulogization. The mastery of the true Guru is eternal because all the Vedas etc. are always present before Him (for His praises). The true Guru is beyond all measuses; He cannot be weighed on any scale. Uniform is His kingdom wherein there is no enemy, no friend and no noisy clamour. The true Guru is judicious; dispenses justice and in His kingdom no atrocity and tyranny is exacted. Such a grand Guru (Nānak) is the manifest spiritual teacher of the whole world.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਸੱਚਾ ਪਾਤਿਸ਼ਾਹ)

ਗੰਗਾ ਬਨਾਰਸ ਹਿੰਦੂਆਂ ਮੁਸਲਮਾਣਾਂ ਮਕਾ ਕਾਬਾ। ਘਰਿ ਘਰਿ ਬਾਬਾ ਗਾਵੀਐ ਵਜਨਿ ਤਾਲ ਮ੍ਰਿਦੰਗੁ ਰਬਾਬਾ। ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਹੋਇ ਆਇਆ ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਣੁ ਅਜਬੁ ਅਜਾਬਾ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਇਕ ਵਰਨ ਹੋਇ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਹੋਇ ਤਰਾਬਾ। ਚੰਦਨੁ ਵਾਸੁ ਵਣਾਸਪਤਿ ਅਵਲਿ ਦੋਮ ਨ ਸੇਮ ਖਰਾਬਾ। ਹੁਕਮੈ ਅੰਦਰਿ ਸਭ ਕੋ ਕੁਦਰਤਿ ਕਿਸ ਦੀ ਕਰੈ ਜਵਾਬਾ। ਜਾਹਰ ਪੀਰੁ ਜਗਤੁ ਗੁਰ ਬਾਬਾ॥॥॥

### Pauri 4 (Sachā pātisāh)

Gang Banāras Hindūān Musalamāṇā Meccā Kābā. Ghar ghar bābā gāviāi vajani tāl mridangu rabābā. Bhagati vachhal hoi āiā patit udhāraṇu ajabu ajābā. Chāri varan ik varan hoi sādhsangati mili hoi tarābā. Chandanu vās vaṇāsapati avali dom na sem kharābā. Hukamai andari sabh ko kudarati kis dī karai javābā. Jāhar pīru jagatu gur bābā.

### Pauri 4 (True emperor)

Hindūs adore Ganges and Banāras and Muslims consider Mecca-Kābā as a holy place. But to the accompaniment of *mṛadang* (drum) and *rabād* (stringed instrument) the praises (of Bābā Nānak) are sung in every home. Lover of the devotees, he has come to uplift the down trodden ones. He himfelf is wonderful (because in spite of his powers he is egoless). By his efforts all the four varnas have become one and now the individual gets liberated in the holy congregation. Like the fragranc of sandal, he without any discrimination makes every one fragrant. All act as ordained by him and no one has the power to say no to him. Such grand Guru (Nānak) is the manifest spiritual teacher of the whole world.

# ਪਉੜੀ ੫ (ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਆਗਮਨ)

ਅੰਗਹੁ ਅੰਗੁ ਉਪਾਇਓਨੂੰ ਗੰਗਹੁ ਜਾਣੂ ਤਰੰਗੁ ਉਠਾਇਆ। ਗਹਿਰ ਗੰਭਰ ਗਹੀਰੁ ਗੁਣੂ ਗੁਰਮੁਖਿ ਗੁਰੁ ਗੋਬਿੰਦੁ ਸਦਾਇਆ। ਦੁਖ ਸੁਖ ਦਾਤਾ ਦੇਣਿਹਾਰੁ ਦੁਖ ਸੁਖ ਸਮਸਰਿ ਲੇਪੁ ਨ ਲਾਇਆ। ਗੁਰ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਰੂ ਗੁਰਚੇਲਾ ਪਰਚਾ ਪਰਚਾਇਆ। ਬਿਰਖਹੁ ਫਲੁ ਫਲ ਤੇ ਬਿਰਖੁ ਪਿਉਪੁਤਹੁ ਪੁਤੁਪਿਉ ਪਤੀਆਇਆ। ਪਾਰਬ੍ਰਹਮੁ ਪੂਰਨੁ ਬ੍ਰਹਮੁ ਸਬਦੁ ਸਰਤਿ ਲਿਵ ਅਲਖ ਲਖਾਇਆ। ਬਾਬਾਣੇ ਗੁਰ ਅੰਗਦੁ ਆਇਆ॥੫॥

#### Pauri 5 (Gurū Angad ji āgaman)

Angahu angu upāionu gangahu jāņu tarangu uthāiā.
Gahir gambīru gahīru guņu gurmukhi guru gobindu sadāiā.
Dukh sukh dātā deņihāru dukh sukh samasari lepu na lāiā.
Gur chelā chelā gurū guru chele parachā parachāiā.
Birakhahu phalu phal te birakhu piu putahu putu piu patiāiā.
Pārbrahamu pūran brahamu sabadu surati liv alakh lakhāiā.
Bābāņe gur Angad āiā.

Pauri 5 (Advent of Guru Angard)

Guru Nānak created him (Guru Angad) from his limbs as the waves are produced by Ganges out of itself. Embodied with deep and sublime attributes he (Angad) was known by gurmukhs as the form of the (imperceptible) supreme soul (paramātman). He himself is bestower of pleasures and pains but remains always without any blot. The love between the Guru and the disciple was such that the disciple became Guru and the Guru disciple. It happened in the same manner as tree creates fruit and from fruit is created tree, or as father becomes happy over son and son feels happy in obeying the orders of father. His consiconsness merged into word and the perfect transcendental Brahm made him see the imperceptible (Lord). Now Guru Angad got established as (the extended form of) Bābā Nānak.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ-ਪ੍ਰਕਾਸ਼)

ਪਾਰਸੁ ਹੋਆ ਪਾਰਸਹੁ ਸਤਿਗੁਰ ਪਰਚੇ ਸਤਿਗੁਰ ਕਹਣਾ। ਚੰਦਨੁ ਹੋਇਆ ਚੰਦਨਹੁ ਗੁਰ ਉਪਦੇਸ ਰਹਤ ਵਿਚਿ ਰਹਣਾ। ਜੋਤਿ ਸਮਾਣੀ ਜੋਤਿ ਵਿਚਿ ਗੁਰਮਤਿ ਸੁਖੁ ਦੁਰਮਤਿ ਦੁਖ ਦਹਣਾ। ਅਚਰਜ ਨੇ ਅਰਚਜੁ ਮਿਲੈ ਵਿਸਮਾਦੈ ਵਿਸਮਾਦੁ ਸਮਹਣਾ। ਅਪਿਉ ਪੀਅਣ ਨਿਝਰੁ ਝਰਣੁ ਅਜਰੁਜਰਣੁ ਅਸਹੀਅਣੁ ਸਹਣਾ। ਸਚੁ ਸਮਾਣਾ ਸਚੁ ਵਿਚਿ ਗਾਡੀ ਰਾਹ ਸਾਧਸੰਗਿ ਵਹਣਾ। ਬਾਬਾਣੈ ਘਰਿ ਚਾਨਣੂ ਲਹਣਾ ॥੬॥

#### Pauri 6 (Gurū Angad-prakās')

Pārasu hoā pārasahu satigur parache satiguru kahaṇā. Chandanu hoiā chandanahu gur upades rahat vichi rahaṇā. Joti samāṇī joti vichi gurmati sukhu duramati dukh dahaṇā. Acharaj no acharaju milai visamādai visamādu sa:nahaṇā. Apiu pīaṇ nijharu jharaṇu ajaru jaraṇu asahīaṇu sahaṇā. Sachu samāṇā sachu vichi gāḍī rāhu sādhsaṅgi vahaṇā. Bāk ghari chānaṇu lahaṇā.

Faurt 6 (Induction of Guru Angad)

Meeting pāras (the philosopher's stone Guru Nānak) Guru Angad became pāras himself and because of his love for the Guru he was called the true Guru. Living according to the preachings and code of conduct laid down by the Guru, he became sandal by meeting the sandal (Guru Nānak). The light immersed in the light; the delight of the wisdom of Guru (gurmat) was attained and the sufferings of evilmindedness got burnt and wiped out. The wonder met the wonder and becoming wondrous got imbued with the wonder (Guru Nānak). After quaffing the nectar the fountain of joy emerges to flew and then the power of bearing the unbearable is obtained. Moving on the highway of the holy congregation, the truth has merged into the truth. In fact Lahaṇā became the light of Bābā Nānak's house.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਸੁਪੁੱਤ੍ਰ ਗੁਰ ਅੰਗਦ)

ਸਬਦੈ ਸਬਦੁ ਮਿਲਾਇਆ ਗੁਰਮੁਖਿ ਅਘੜੁ ਘੜਾਏ ਗਹਣਾ। ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਭੈ ਚਲਣਾ ਆਪੁ ਗਣਾਇ ਨ ਖਲਹਲੁ ਖਹਣਾ। ਦੀਨ ਦੁਨੀ ਦੀ ਸਾਹਿਬੀ ਗੁਰਮੁਖਿ ਗੋਸ ਨਸੀਨੀ ਬਹਣਾ। ਕਰਣ ਕਰਣ ਸਮਰਥ ਹੈ ਹੋਇ ਅਛਲੁ ਛਲ ਅੰਦਰਿ ਛਹਣਾ। ਸਤੁ ਸੰਤੇਖੁ ਦਇਆ ਧਰਮ ਅਰਥ ਵੀਚਾਰਿ ਸਹਜਿ ਘਰਿ ਘਹਣਾ। ਕਾਮ ਕ੍ਰੋਧੁ ਵਿਰੋਧੁ ਛਡਿ ਲੋਭ ਮੋਹੁ ਅਹੰਕਾਰਹੁ ਤਹਣਾ। ਪੁਤੁ ਸਪੁਤੁ ਬਬਾਣੇ ਲਹਣਾ॥੭॥

#### Pauri 7 (Suputr Gur Angad)

Sabadai sabadu milāiā gurmukhi agharu gharāe gahaņā. Bhāi bhagati bhai chalaņā āpu gaṇāi na khalahalu khahaṇā. Dīn dunī dī sāhibī gurmukhi gos nasīnī bahaṇā. Kāraṇ karaṇ samarath hai hoi achhalu chhal andari chhahaṇā. Satu santokhu daiā dharam arath vichāri sahaji ghari ghahaṇā. Kām krodhu virodhu chhaḍi lobh mohu ahankārahu tahaṇā. Putu saputu babāṇe Lahaṇā.

### Pauri 7 (The worthy son Guru Angad)

Gurumukh (Angad) attuning his sabad (word) to the Sabad has chiselled his clumsy mind to make it an ornament. He has disciplined himself in the fear of loving devotion and losing the sense of ego has saved himself from all sorts of imbroglios. Achieving mastery over spirituality as well as temporarily, the gurmukh has resided in the loneliness. Even being cause of all effects and all powerfull he remains in the world full of deceptions. Adopting truth, contentment, compassion dharma, richness and discriminatory wisdom(Vichār) he has made peace his abode. Shedding lust, anger and opposition he has repudiated greed, infatuation and ego. Such a worthy son Lahaṇā (Angad) is born in the family of Bābā (Nānak).

# ਪਉੜੀ ੮ (ਸੁਪੁਤ੍ਰ ਗੁਰ ਅੰਗਦ)

ਗੁਰੁ ਅੰਗਦੁ ਗੁਰੁ ਅੰਗਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਿਰਖੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਫਲ ਫਲਿਆ। ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਜਗਾਈਅਨੁ ਦੀਵੇ ਤੇ ਜਿਉ ਦੀਵਾ ਬਲਿਆ। ਹੀਰੈ ਹੀਰਾ ਬੇਧਿਆ ਛਲੁ ਕਰਿ ਅਛੁਲੀ ਅਛਲੁ ਛਲਿਆ। ਕੋਇ ਬੁਝਿ ਨ ਹੰਘਈ ਪਾਣੀ ਅੰਦਰਿ ਪਾਣੀ ਰਲਿਆ। ਸਚਾ ਸਚੁ ਸੁਹਾਵੜਾ ਸਚੁ ਅੰਦਰਿ ਸਚੁ ਸਚਹੁ ਢਲਿਆ। ਨਿਹਚਲੁ ਸਚਾ ਤਖਤੁ ਹੈ ਅਬਿਚਲ ਰਾਜ ਨ ਹਲੈ ਹਲਿਆ। ਸਚ ਸਬਦੁ ਗੁਰਿ ਸਉਪਿਆ ਸਚ ਟਕਸਾਲਹੁ ਸਿਕਾ ਚਲਿਆ। ਸਿਧ ਨਾਥ ਅਵਤਾਰ ਸਭ ਹਥ ਜੋੜਿ ਕੈ ਹੋਏ ਖਲਿਆ। ਸਚਾ ਹੁਕਮੁ ਸੁ ਅਟਲੁ ਨ ਟਲਿਆ॥੮॥

#### Pauri 8 (Suputr Gur Angad)

Guru Angadu guru angute amrit birakhu amrit phal phaliā. Joti joti jagāianu dive te jiu divā baliā. Hirai hirā bedhiā chhalu kari achhulī achhal chhaliā. Koi bujhi na hanghai pāṇi andari pāṇi raliā. Sachā sachu suhāvaṇā sachu andari sachu sachahu ḍhaliā. Nihachalu sachā takhat hai abichal rāj na halai haliā. Sach sabadu guri saupiā sach ṭakasālahu sikā chaliā. Sidh nāth avatār sabh hath joṇi kai hoe khaliā. Sachā hukamu su atalu na taliā.

### Pauri 8 (Worthy son, Guru Angad)

From the limb of Guru (Nānak) the tree of nector fruits in the name of Guru Angad has flourished. As a lamp lits another lamp, with the light (of Guru Nānak), the flame (of Guru Angad) has been lit. The diamond has cut (to shape) the diamond as if through magic, the undeceivable (Bāba Nānak) has brought under control the simple-minded one (Guru Angad). Now they connot be distinguished as if water has mingled with water. The Truth is always beautiful and in the die of truth he (Guru Angad) has moulded himself. His throne is immovable and kingdom everlasting; they connot be moved in spite of efforts. The ture word has been handed over (to Guru Angad) by the Guru (Nānak) as if the coin has been issued from the mint. Now siddhs nāths and incarnations (of gods) etc have stood before him with folded hands and this command is true, immutable and inevitable.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ)

ਅਛਲੂ ਅਛੇਦੁ ਅਭੇਦੁ ਹੈ ਭਗਤਿ ਵਛਲ ਹੋਇ ਅਛਲ ਛਲਾਇਆ। ਮਹਿਮਾ ਮਿਤਿ ਮਿਰਜਾਦ ਲੰਘਿ ਪਰਮਿਤਿ ਪਾਰਾਵਾਰੁ ਨ ਪਾਇਆ। ਰਹਰਾਸੀ ਰਹਰਾਸਿ ਹੈ ਪੈਰੀ ਪੈ ਜਗੁ ਪੈਰੀ ਪਾਇਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖਫਲੁ ਅਮਰਪਦੁਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬ੍ਰਿਖਿਅੰਮ੍ਰਿਤ ਫਲ ਲਾਇਆ। ਗੁਰ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਰੂ ਪੁਰਖਹੁ ਪੁਰਖ ਉਪਾਇ ਸਮਾਇਆ। ਵਰਤਮਾਨ ਵੀਹਿ ਵਿਸਵੇ ਹੋਇ ਇਕੀਹ ਸਹਜਿ ਘਰਿ ਆਇਆ। ਸਚਾ ਅਮਰੂ ਅਮਰਿ ਵਰਤਾਇਆ ॥੯॥

#### Pauri 9 (Gurū Amar Dās)

Achhalu achhedu abhedu hai bhagati vachhal hoi achhal chhalāiā. Mahimā miti mirajād laṅghi parmiti pārāvāru na pāiā.
Raharāsī raharāsi hai pairī pai jagu pairī pāiā.
Gurmukhi sukh phalu amarpadu amrit brikhi amrit phal lāiā.
Gur chelā chelā gurū purakhahu purakh upāi samāiā.
Varatamān vihi visave hoi ikih sahaji ghari āiā.
Sachā amaru amari varatāiā.

### Pauri 9 (Guru Amar Das)

The Lord is undeceivable, indestructible and non-dual, but because of His love for His devotees He is sometimes deluded by them (as in the case of Guru Amar Dās). His grandeur has crossed all the limits and being boyond all the boundaries none could know about his extent. Among all the codes of couduct, the code of conduct of the Guru is the best one; he falling at the feet of Guru (Angad) has made the whole world bow at his own feet. The pleasure fruit of the gurmukhs is the state of immortality and on the tree of nectar (Guru Angad) Guru Amar Dās, the nectar fruit has grown. From the Guru emerged the disciple and the disciple became the Guru. Guru Angad the Cosmic spirit (Purakh) having manifested the supreme spirit, (Guru Amar Dās), himself merged in the supreme light. Going beyond the perceptible world, he established himself in equipoise. Thus, Guru Amar Dās has spead the true message.

ਪਉੜੀ ੧੦ (ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਦੀ ਦਾ ਪੋਤਾ ਸ੍ਰੀ ਅਮਰਦਾਸ)
ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਪਰਚਾਇ ਕੈ ਚੇਲੇ ਤੇ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਤੇ ਚੇਲਾ।
ਵਾਣਾ ਤਾਣਾ ਆਖੀਐ ਸੂਤੁ ਇਕੁ ਹੋਇ ਕਪੜੁ ਮੇਲਾ।
ਦੁਧਹੁ ਦਹੀ ਵਖਾਣੀਐ ਦਹੀਅਹੁ ਮਖਣੁ ਕਾਜੁ ਸੁਹੇਲਾ।
ਮਿਸਰੀ ਖੰਡੁ ਵਖਾਣੀਐ ਜਾਣੁ ਕਮਾਦਹੁ ਰੇਲਾ ਪੇਲਾ।
ਖੀਰਿ ਖੰਡੁ ਘਿਉ ਮੇਲਿ ਕਰਿ ਅਤਿ ਵਿਸਮਾਦੁ ਸਾਦ ਰਸ ਕੇਲਾ।
ਪਾਨ ਸੁਪਾਰੀ ਕਥੁ ਮਿਲਿ ਚੂਨੇ ਰੰਗੁ ਸੁਰੰਗ ਸੁਹੇਲਾ।
ਪੋਤਾ ਪਰਵਾਣੀਕੁ ਨਵੇਲਾ॥੧੦॥

### Pauri 10 (Gurū Nānak ji dā potā Srī Amar Dās)

Sabadu surati parachāi kai chele te guru guru te chelā. Vāṇā tāṇā akhiāi sūtu iku hoi kapaņu melā. Dudahu dahi vakhāṇiai dahiāhu makhaṇu kāju suhelā. Misarī khaṇḍu vakhāṇiai jāṇu kamādahu relā pelā. Khiri khaṇḍu ghiu meli kari ati visamādu sād ras kelā. Pān supārī kathu mili chūne raṅgu suraṅg suhelā. Potā paravāṇiku navelā.

### Pauri 10 (AmarDas, the grandson of Guru Nānak)

Absorbing consciousness in the Word, the disciple became Guru and the Guru disciple. Ward and weft are separate names but in the form of yarn they are one and are known as the one, cloth. The same milk becomes curd and from curd is made butter to be used variously. From the sugar cane juice are prepared the lump sugar and other forms of sugar. Mixing the milk, sugar, ghee etc. many dainty dishes are prepared. Likewise when betal, betel nut, catechu and lime are mixed, they produce a beautiful colour. In the same way the grandson Guru Amar Dās has been authentically established.

### ਪਉੜੀ ੧੧ (ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ)

ਤਿਲਿ ਮਿਲਿ ਫੁਲ ਅਮੁਲ ਜਿਉ ਗੁਰਸਿਖ ਸੰਧਿ ਸੁਗੰਧ ਫੁਲੇਲਾ। ਖਾਸਾ ਮਲਮਲਿ ਸਿਰੀਸਾਫ਼ ਸਾਹ ਕਪਾਹ ਚਲਤ ਬਹੁ ਖੇਲਾ। ਗੁਰ ਮੂਰਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਹੈ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲਾ। ਦੁਨੀਆ ਕੂੜੀ ਸਾਹਿਬੀ ਸਚ ਮਣੀ ਸਚ ਗਰਬਿ ਗਹੇਲਾ। ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਦੁੜਾਇਅਨੁ ਜਿਉ ਮਿਰਗਾਵਲਿ ਦੇਖਿ ਬਘੇਲਾ। ਹੁਕਮਿ ਰਜਾਈ ਚਲਣਾ ਪਿਛੇ ਲਗੇ ਨਕਿ ਨਕੇਲਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚਾ ਅਮਰਿ ਸੁਹੇਲਾ॥੧੧॥

#### Pauri 11 (Gurū Amar Dās)

Tili mili phul amul jiu gursikh sandhi sugandh phulelā. Khāsā malamali sirīsāphu sāh kapāh chalat bahu khelā. Guru mūrati gur sabadu hai sādh saṅgati mili amrit velā. Dunīā kūrī sāhibī sach maṇī sach garabi gahelā. Devī dev durāianu jiu miragāvali dekhi baghelā. Hukami rajāī chalaṇā pichhe lage naki nakelā. Gurumukhi sachā amari suhelā.

### Pauri 11 (Guru Amar Das)

As sesame mixed with flower becomes scented oil, likewise the meeting of the Guru and the disciple makes a new personality. Cotten also after passing through many processes becomes cloth of different varieties (similarly the disciple after meeting the Guru obtains a high position). Only the Guru's word is the idol of Guru and this word is received in the holy congregation in the ambrosial hours of the day. The lordship of the world is false and the truth must be caught hold of proudly. Before such a truthful person, the gods and goddesses run as a group of deer take to their heels on seeing a tiger. People, accepting the will of the lord and wearing the nose bar (of love) move (calmly) with Guru Amar Dās. Guru Amar Dās is the truth incarnate, blest one gurmukh, the Guru oriented.

### ਪਉੜੀ ੧੨ (ਗੁਰ ਅਮਰ ਦਾਸ)

ਸਤਿਗੁਰ ਹੋਆ ਸਤਿਗੁਰਹੁ ਅਚਰਜ਼ ਅਮਰ ਅਮਰਿ ਵਰਤਾਇਆ। ਸੋ ਟਿਕਾ ਸੋ ਬੈਹਣਾ ਸੋਈ ਸਚਾ ਹੁਕਮੁ ਚਲਾਇਆ। ਖੋਲਿ ਖਜਾਨਾ ਸਬਦੁ ਦਾ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚੁ ਮੇਲਿ ਮਿਲਾਇਆ। ਗੁਰ ਚੇਲਾ ਪਰਵਾਣੁ ਕਰਿ ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਲੈ ਪੈਰੀ ਪਾਇਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਇਕੁ ਧਿਆਈਐ ਦੁਰਮਤਿ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਮਿਟਾਇਆ। ਕੁਲਾ ਧਰਮ ਗੁਰਸਿਖ ਸਭ ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਉਦਾਸੁ ਰਹਾਇਆ। ਪੂਰੇ ਪੂਰਾ ਥਾਟੁ ਬਣਾਇਆ॥੧੨॥

### Pauri 12 (Gurū Amar Dās)

Satigur hoā satigurahu acharaju amar amari varatāiā. So tikā so baihaņā soi sachā hukamu chalāiā. Kholi khajānā sabadu dā sādhsangati sachu meli milāiā. Gur chelā paravāņu kari chāri varan lai pairī pāiā. Gurmukhi iku dhiāiai duramati dūjā bhāu miṭāiā. Kulā dharam gursikh sabh māiā vichi udāsu rahāiā. Pūre purā thāṭu baṇāiā.

### Pauri 12 (Guru Amar Das)

From the true Guru (Angad Dev) becoming the truthful Guru, Amar Dās has enacted a wondrous feat. The same light, the same seat and the same will of Lord is being spread by him. He has opened up the storehouse of word and has made the truth manifest through the holy congregation. Making the disciple authentic, the Guru has put all the four varnas at his feet. Now all becoming gurmukhs adore the one Lord and evil wisdom and duality have been wiped out of them. Now the duty of the family and the teaching of the Guru is that one should be detacthed while living amidst maya. The perfect Guru has created the perfect grandeur.

### ਪਉੜੀ ੧੩ (ਗੁਰ ਅਮਰ ਦਾਸ)

ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸ਼ ਕਰਿ ਆਦਿ ਜੁਗਾਦਿ ਸਬਦ ਵਰਤਾਇਆ। ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦਿੜ੍ਹ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਦੇ ਸੈਂਸਾਰੁ ਤਰਾਇਆ। ਕਲੀਕਾਲ ਇਕ ਪੈਰ ਹੁਇ ਚਾਰ ਚਰਨ ਕਰਿ ਧਰਮੁ ਧਰਾਇਆ। ਭਲਾ ਭਲਾ ਭਲਿਆਈਅਹੁ ਪਿਉ ਦਾਦੇ ਦਾ ਰਾਹੁ ਚਲਾਇਆ। ਅਗਮ ਅਗੋਚਰ ਗਹਣ ਗਤਿ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਅਪਰੰਪਰ ਆਗਾਧਿ ਬੋਧਿ ਪਰਮਿਤਿ ਪਾਰਾਵਾਰ ਨ ਪਾਇਆ। ਆਪੇ ਆਪਿ ਨ ਆਪੁ ਜਣਾਇਆ॥੧੩॥

### Pauri 13 (Guru Amar Dās)

Ādi purakhu ādesu kari ādi jugādi sabad varatāiā.
Nāmu dānu isanānu diņu guru sikh de sainsāru tarāiā.
Kalī kal ik pair hui chār charan kari dharamu dharāiā.
Bhalā bhalā bhaliāīahu piu dāde dā rāhu chalāiā.
Agam agochar gahan gati sabad surati liv alakhu lakhāiā.
Aparampar āgādhi bodhi paramiti pārāvār na pāiā.
Āpe āpi na āpu jaṇāiā.

### Pauri 13 (Guru Amar Dās)

Having worshipped the primal Lord he made the word pervade all the yugs and even before the yugs i.e. before the advent of time. Instructing people and teaching about the remembrance of  $n\bar{a}m$  (Lord), charity and ablutions, the Guru has taken them across the world (ocean). The Guru provided four legs to dharma which had remained one legged earlier. From the point of view of public weal this was good and this way he further extended the way shown by his (spiritual) father and grand father (Guru Angad and Guru Nānak). Teaching the skill of merging the cousciousness in the word, he has brought people face to face with that imperceptible (Lord). His glory is unapproachable, invisible and deep; its limits cannot be known. He has known his real self but even then he has never attributed any importance to himself.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ)

ਰਾਗ ਦੇਖ ਨਿਰਦੇਖੁ ਹੈ ਰਾਜੂ ਜੋਗ ਵਰਤੈ ਵਰਤਾਰਾ। ਮਨਸਾ ਵਾਚਾ ਕਰਮਣਾ ਮਰਮੂ ਨ ਜਾਪੈ ਅਪਰ ਅਪਾਰਾ। ਦਾਤਾ ਭੁਗਤਾ ਦੈਆ ਦਾਨਿ ਦੇਵ ਸਥਲੂ ਸਤਿਸੰਗੁ ਉਧਾਰਾ। ਸਹਜ ਸਮਾਧਿ ਅਗਾਧਿ ਬੋਧਿ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਚਾ ਸਵਾਰਣਹਾਰਾ। ਗੁਰੁ ਅਮਰਹੁ ਗੁਰੁ ਰਾਮਦਾਸੂ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਜਗਾਇ ਜੁਹਾਰਾ। ਸਬਦ ਸੂਰਤਿ ਗੁਰ ਸਿਖੁ ਹੋਇ ਅਨਹਦ ਬਾਣੀ ਨਿਝਰਧਾਰਾ। ਤਖਤੂ ਬਖਤੂ ਪਰਗਟੂ ਪਾਹਾਰਾ॥੧৪॥

#### Pauri 14 (Gurū Rām Dās)

Rāg dokh niradokhu hai rāju jog varatai varatārā.
Manasā vāchā karamaņā maram na jāpai apar apārā.
Dātā bhugatā daiā dāni devasathalu satisangu udhārā.
Sahaj samādhi agādhi bodhi satiguru sachā savāraṇahārā.
Guru Amarahu Guru Rām Dāsu joti joti jagāi juhārā.
Sabad surati gur sikhu hoi anahad bāṇi nijhar dhārā.
Takhatu bhakhatu paragaṭu pāhārā.

### Pauri 14 (Guru Rām Dās)

Away from attachment and jealousies he has adopted *rājyoga* (The supreme yoga). None can know the mystery of his mind, speech and actions. He is bestower (unattached) enjoyer, and he has created holy congregation which is equal to the abode of gods. He remains absorbed in innate poise; the master of unfathomable intellect, and being the true Guru he sets every one's disordered life in order. From the flame of Guru Amar Dās the flame of Guru Rām Dās has been lighted. I salute him. Becoming disciple of Guru and merging consciousness into word he has quaffed the eternally flowing current of the unstruck melody. Sitting on the throne of Guru, he has become manifest in the world.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ)

ਪੀਊ ਦਾਦੇ ਜੇਵੇਹਾ ਪੜਦਾਦੇ ਪਰਵਾਣੁ ਪੜੋਤਾ। ਗੁਰਮਤਿ ਜਾਗਿ ਜਗਾਇਦਾ ਕਲਿਜੁਗ ਅੰਦਰਿ ਕੋੜਾ ਸੋਤਾ। ਦੀਨ ਦੁਨੀ ਦਾ ਥੰਮੂ ਹੋਇ ਭਾਰੁ ਅਥਰਬਣ ਥੰਮ੍ਹਿ ਖਲੋਤਾ। ਭਉਜਲੁ ਭਉ ਨ ਵਿਆਪਈ ਗੁਰ ਬੋਹਿਬ ਚੜਿ ਖਾਇ ਨ ਗੋਤਾ। ਅਵਗੁਣ ਲੈ ਗੁਣ ਵਿਕਣੈ ਗੁਰ ਹਟ ਨਾਲੈ ਵਣਜ ਸਓਤਾ। ਮਿਲਿਆ ਮੂਲਿ ਨ ਵਿਛੁੜੈ ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਹਾਰੁ ਪਰੋਤਾ। ਸੈਲਾ ਕਦੇ ਨ ਹੋਵਈ ਗੁਰ ਸਰਵਰਿ ਨਿਰਮਲ ਜਲ ਧੋਤਾ। ਬਾਬਾਣੈ ਕੁਲਿ ਕਵਲੂ ਅਛੋਤਾ॥੧੫॥

#### Pauri 15 (Gurū Rām Dās)

Piu dāde jevehā paṇadāde paravāņu paṇotā.
Gurmati jāgi jagāidā kalijug andari kauṇā sotā.
Din dunī dā thammu hui bhāru atharaban thammhi khalotā.
Bhaujali bhau na viāpai gur bohith chaṇi khāi na gotā.
Avaguṇ lai guṇ vikaṇai gur haṭ nālai vaṇaj saotā.
Miliā mūli na vichhuṇai ratan padārath hāru parotā.
Mailā kade na hovai gur saravari niramal jal dhotā.
Bābāṇai kuli kavalu achhotā.

### Pauri 15 (Guru Ram Das)

Like (spiritual) father Guru AmarDās, grand father Guru Angad and great grand father Guru Nānak, the grand son (Guru Rām Dās) has become accepted (by sangat). Having been awakened by Guru's instruction, he in turn awakens the dark age (Kaliyug) from deep slumber. For dharma and the world he stands like a supporting pillar. Whosoever has mounted the vessel of the Guru, is not scared of the world world ocean; and he is not to drown in it. Here virtues are sold for evils – such is the profitable shop of the Guru. Once visited none gets separated from him who has put on the garland of the pearls of virtues. Washed himself in the pure water of the tank of the Guru's love, one never gets soiled again. In the family of great grand father (Guru Nānak) he (Guru Rām Dās) stands like a detached lotus.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਮੇਲਾ ਸਚ ਦਾ ਸਚਿ ਮਿਲੈ ਸਚਿਆਰ ਸੰਜੋਗੀ। ਘਰਬਾਰੀ ਪਰਵਾਰ ਵਿਚਿ ਭੋਗ ਭੁਗਤਿ ਰਾਜੇ ਰਸੁ ਭੋਗੀ। ਆਸਾ ਵਿਚਿ ਨਿਰਾਸ ਹੁਇ ਜੋਗ ਜੁਗਤਿ ਜੋਗੀਸਰੁ ਜੋਗੀ। ਦੇਦਾ ਰਹੈ ਨ ਮੰਗੀਐ ਮਰੈ ਨ ਹੋਇ ਵਿਜੋਗ ਵਿਜੋਗੀ। ਆਧਿ ਬਿਆਧਿ ਉਪਾਧਿ ਹੈ ਵਾਇ ਪਿਤ ਕਫ਼ ਰੋਗ ਅਰੋਗੀ। ਦੁਖੁ ਸੁਖੁ ਸਮਸਰਿ ਗੁਰਮਤੀ ਸੰਪੈ ਹਰਖ ਨ ਅਪਦਾ ਸੋਗੀ। ਦੇਹ ਬਿਦੇਹੀ ਲੋਗ ਅਲੋਗੀ॥੧੬॥

#### Pauri 16 (Gurū Rām Dās)

Gurmukhi melā sach dā sachi milai sachiār sañjogi.
Gharabārī paravār vichi bhog bhugati rāje rasu bhogi.
Āsā vichi nirās hui jog jugati jogīsaru jogī.
Dedā rahai na mangīai marai na hoi vijog vijogī.
Ādhi biādhi upādhi hai vāi pit kaphu rog arogī.
Dukhu sukhu samasari gurmatī sampai harakh na apadā sogī.
Deh bidehī log alogī.

### Pauri 16 (Guru Rām Dās)

Gurmukh longs for the glimpse of truth and the truth is abtained only by providentially meeting an adopter of the truth. Living in the family, the gurmukh like a dutiful householder enjoys all materials and like kings tastes all delights. He remains detached amidst all hopes and, knowing the technique of yoga, is known as the king of yogis. He always bestows and begs nothing. Neither he dies nor he suffers the pangs of the separation from the Lord. He is not troubled by pains and maladies and he remains free from the diseases of air, cough and heat. He accepts sufferings and joys alike; wisdom of the Guru is his wealth and he is uninfluenced by joy and sorrows. Being embodied he is yet beyond the body and while living in the world he is beyond the world.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ)

ਸਭਨਾ ਸਾਹਿਬੂ ਇਕੂ ਹੈ ਦੂਜੀ ਜਾਇ ਨ ਹੋਇ ਨ ਹੋਗੀ। ਸਹਜ ਸਰੋਵਰਿ ਪਰਮਹੰਸੁ ਗੁਰਮਤਿ ਮੋਤੀ ਮਾਣਕ ਚੋਗੀ। ਪੀਰ ਨੀਰ ਜਿਉ ਕੂੜੁ ਸਚੁ ਤਜਣੂ ਭਜਣੂ ਗੁਰ ਗਿਆਨ ਅਧੋਗੀ। ਇਕ ਮਨਿ ਇਕੁ ਅਰਾਧਨਾ ਪਰਿਹਰਿ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਦਰੋਗੀ। ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਸਾਧਸੰਗਿ ਸਹਜਿ ਸਮਾਧਿ ਅਗਾਧਿ ਘਰੋਗੀ। ਜੰਮਣੂ ਮਰਣਹੁ ਬਾਹਰੇ ਪਰਉਪਕਾਰ ਪਰਮਪਰ ਜੋਗੀ। ਰਾਮਦਾਸ ਗੁਰ ਅਮਰ ਸਮੋਗੀ॥੧੭॥

#### Pauri 17 (Gurū Rām Dās)

Sabhanā sāhibu iku hai dūjī jāi na hoi na hogī.
Sahaj sarovari param hansu gurmati motī māṇak chogī.
Khīr nīr jiu kūṇu sachu tajaṇu bhajaṇu gur giān adhogī.
Ik mani iku arādhanā parihari dūjā bhāu darogī.
Sabad surati liv sādh sangi sahaji samādhi agādhi gharogī.
Jammaṇu maraṇahu bāhare paraupakār paramapar jogī.
Rām Dās gur amar samogī.

### Pauri 17 (Guru Rām Dās)

The master of all is one; any body else has neither existed nor ever shall be in future. The creatures living in the tank of equipoise of the wisdom of Guru are known as param hans (swans of highest order) and they pick up only rubies and pearls i.e. they always adopt goodness in their life. Becoming authorised of the knowledge of the Guru, they separate falsehood from truth as hansas are supposed to separate water from milk. Repudiating the sense of duality they adore the one Lord with single mindedness. Although house holders, they, merging their consciousness in Word, in the holy congregation remain established in effortless concentration. Such perfect yogis are benevolent and free from transmigration. Among such persons is Guru Rām Dās who is fully absorbed in Guru Amar Dās i.e. he is his constituent.

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ)

ਅਲਖ ਨਿਰੰਜਨੁ ਆਖੀਐ ਅਕਲ ਅਜੋਨਿ ਅਕਾਲ ਅਪਾਰਾ। ਰਵਿ ਸਸਿ ਜੋਤਿ ਉਦੋਤ ਲੰਘਿ ਪਰਮ ਜੋਤਿ ਪਰਮੇਸਰੁ ਪਿਆਰਾ। ਜਗ ਮਗ ਜੋਤਿ ਨਿਰੰਤਰੀ ਜਗ ਜੀਵਨ ਜਗ ਜੈ ਜੈ ਕਾਰਾ। ਨਮਸਕਾਰ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਆਦਿ ਪੁਰਖ ਆਦੇਸੁ ਉਧਾਰਾ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਛਿਅ ਦਰਸਨਾਂ ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਾਰਗਿ ਸਚੁ ਅਚਾਰਾ। ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦਿੜਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਨਿਸਤਾਰਾ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨੁ ਸਚੁ ਸਿਰਜਣਹਾਰਾ॥੧੮॥

### Pauri 18 (Gurū Arjan Dev)

Alakh nirañjanu akhīai akal ajoni akāl apārā.
Ravi sasi joti udot laṅghi param joti paramesaru piārā.
Jag mag joti nirantarī jag jīvan jag jai jai kārā.
Namasakār saṅsār vichi ādi purakh ādesu udhārā.
Chāri varan chhia darasanān gurmukhi māragi sachu achārā.
Nāmudānu isanānu diri gurmukh bhāi bhagati nisatārā.
Gurū Arajanu sachu sirajaṇahārā.

### Pauri 18 (Guru Arjan Dev)

That Lord is without blemish, beyond birth, beyond time and is infinite. Crossing the lights of sun and the moon, Guru Arjan Dev loves the supreme light of the Lord. His light is ever effulgent. He is the life of the world and the whole world acclaims him. All in the world salute him and he, ordained by the primal Lord, liberates one and all. Amidst the four varnas and six philosophies the way of the gurmukh is the way of adoption of truth. Adopting the remebrance of the name (of Lord), charity and ablutior steadfastly and with loving devotion, he (Guru Arjan Dev) gets the devoetees across (the world ocean). Guru Arjan is the builder (of the Panth).

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ)

ਪਿਉ ਦਾਦਾ ਪੜਦਾਦਿਅਹੁ ਕੁਲ ਦੀਪਕੁ ਅਜਰਾਵਰ ਨਤਾ। ਤਖਤੁ ਬਖਤੁ ਲੈ ਮਲਿਆ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਵਾਪਾਰਿ ਸਪਤਾ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਭੰਡਾਰ ਭਰਿ ਕੀਰਤਨੂ ਕਥਾ ਰਹੈ ਰੰਗ ਰਤਾ। ਧੁਨਿ ਅਨਹਦਿ ਨਿਝਰੁ ਝਰੈ ਪੂਰਨ ਪ੍ਰੇਮਿ ਅਮਿਓ ਰਸ ਮਤਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਹੈ ਗੁਰੁ ਸਭਾ ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਵਣਜ ਸਹਤਾ। ਸਚੁ ਨੀਸਾਣੁ ਦੀਬਾਣੁ ਸਚੁ ਸਚੁ ਤਾਣੁ ਸਚੁ ਮਾਣੁ ਮਹਤਾ। ਅਬਚਲੁ ਰਾਜੂ ਹੋਆ ਸਣਖਤਾ॥੧੯॥

#### Pauri 19 (Gurū Arjan Dev)

Piu dādā paṇadādiahu kul dīpaku ajarāvar natā.
Takhatu bakhatu lai maliā sabad surati vāpāri sapatā.
Gurbāṇī bhaṇḍāru bhari kīratanu kathā rahai raṅg ratā.
Dhuni anahadi nijharu jharai pūran premi amio ras matā.
Sādh saṅgati hai guru sabhā ratan padārath vaṇaj sahatā.
Sachu nīsāṇu dībāṇu sachu sachu tāṇu sachu māṇu mahatā.
Abachalu rāju hoā saṇakhatā.

### Pauri 19 (Guru Arjan Dev)

Guru Arjan Dev is the lamp of the line of his father, grand father and great grand father. Having merged his consciousness into Word he in a dignified way has undertaken the task (of Guruship) and being blest one, has assumed the authority of the throne (of the Lord). He is the storehouse of gurbāni (divine hymns) and remains absorbed in the eulogization (of the Lord). He allows the fountain of unstruck melody flow unabated and remains immersed in the nectar of perfect love. When the court of Guru assumes the form of holy congregation, the exchange of jewels and gems of wisdom takes place. The true court of Guru Arjan Dev is the true mark (of grandeur) and he has attained the true honour and greatness. The kingdom of knowledgeable (Guru Arjan Dev) is immutable.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ)

ਚਾਰੇ ਚਕ ਨਿਵਾਇਓਨੁ ਸਿਖ ਸੰਗਤਿ ਆਵੈ ਅਗਣਤਾ। ਲੰਗਰੁ ਚਲੈ ਗੁਰ ਸਬਦਿ ਪੂਰੇ ਪੂਰੀ ਬਣੀ ਬਣਤਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਛਤ੍ਰ ਨਿਰੰਜਨੀ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮ ਪਰਮਪਦ ਪਤਾ। ਵੇਦ ਕਤੇਬ ਅਗੋਚਰਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਬਦੁ ਸਾਧ ਸੰਗੁ ਸਤਾ। ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਉਦਾਸ ਕਰਿ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਜਨਕ ਅਸੰਖ ਭਗਤਾ। ਕੁਦਰਤਿ ਕੀਮ ਨ ਜਾਣੀਐ ਅਕਥ ਕਥਾ ਅਬਿਗਤ ਅਬਿਗਤਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਸਹਜ ਜੁਗਤਾ॥੨੦॥

### Pauri 20 (Gurū Arjan Dev)

Chāre chak nīvāionu sikh saṅgati āvai agaṇatā.
Laṅgaru chalai gur sabadi pūre pūrī baṇī baṇatā.
Gurmukhi chhatru nirañjanī pūran braham param pad patā.
Ved kateb agocharā gurmukhi sabadu sādh saṅgu satā.
Māiā vichi udāsu kari guru sikh janak asaṅkh bhagatā.
Kudarati kīm na jaṇīai akath kathā abigat abigatā.
Gurmukhi sukh phalu sahaj jugatā.

### Pauri 20 (Guru Arjan Dev)

He has conquered all the four directions and the Sikh devotees come to him in countless number. The free kitchen (langar) wherein the word of the Guru is served runs unabated there and this is the perfect creation(arrangement) of the perfect Guru. Under the canopy of the Lord, the gurmukhs attain the supreme state bestowed by the perfect Lord. In the holy congregation, the Word Brahm, which is beyond the Vedas and the Ketebas, is attained by gurmukhs. The Guru has created myriad Janak-like devotees who remain detached amidst maya. The mystery of the power of His creation cannot be known and ineffable is the story of that unmanifest (Lord). The gurmukhs receive their pleasure fruit without any effort.

# ਪਉੜੀ ੨੧ (ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਜੀ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ)

ਹਰਖਹੁ ਸੋਗਹੁ ਬਾਹਰਾ ਹਰਣ ਭਰਣ ਸਮਰਥੁ ਸਰੰਦਾ। ਰਸ ਕਸ ਰੂਪ ਨ ਰੇਖਿ ਵਿਚਿ ਰਾਗ ਰੰਗ ਨਿਰਲੇਪੁ ਰਹੰਦਾ। ਗੋਸਟਿ ਗਿਆਨ ਅਗੋਚਰਾ ਬੁਧਿ ਬਲ ਬਚਨ ਬਿਬੇਕ ਨ ਛੰਦਾ। ਗੁਰ ਗੋਵਿੰਦੁ ਗੋਵਿੰਦ ਗੁਰੁ ਹਰਿਗੋਵਿੰਦੁ ਸਦਾ ਵਿਗਸੰਦਾ। ਅਚਰਜ ਨੇ ਅਰਚਜ ਮਿਲੈ ਵਿਸਮਾਦੈ ਵਿਸਮਾਦ ਮਿਲੰਦਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਾਰਗਿ ਚਲਣਾ ਖੰਡੇ ਧਾਰ ਕਾਰ ਨਿਬਹੰਦਾ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਲੈ ਗੂਰ ਸਿਖੁ ਚਲੰਦਾ॥21॥

### Paurī 21 (Gurū Arjan ji ton Gurū Harigobind)

Harakhahu sogahu bāharā haraņ bharaņ samarathu sarandā. Ras kas rūp na rekhi vichi rāg rang niralepu rahandā. Gosați giān agocharā budhi bal bachan bibek na chhandā. Gur govindu govindu guru Harigovindu sadā vigasandā. Acharaj no acharaj milai visamādai visamād milandā. Gurmukhi māragi chalaņā khaṇḍe dhār kār nibahandā. Gursikh lai gur sikhu chalandā.

### Pauri 21 (Guru Hargobind from Guru Arjan Dev)

Beyond pleasures and sorrows he is creator, sustainer and destroyer. He is away from enjoyments, repulsions, forms and even being amidst festivities, he remains detached and stabilized. Unapproable through discussions, he is beyond the powers of intellect, speech, wisdom and praise. Accepting Guru (Arjan Dev) as God and God as Guru, Hargobind (the Guru) remains ever elated. Being full of wonder he is absorbed in the supreme wonder and thus being awe inspired he remains immersed in supreme rapture. Moving on the way of gurmukhs is like treading on the edge of doube-edged sword. Accepting the teachings of the Guru, the disciple adopts them in his life.

### ਪਉੜੀ ੨੨ (ਗੁਰੂ ਦੀ ਮਹਿਮਾ , ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਉਪਦੇਸ਼)

ਹੰਸਹੁ ਹੰਸ ਗਿਆਨੂ ਕਰਿ ਦੁਧੈ ਵਿਚਹੁ ਕਢੈ ਪਾਣੀ। ਕਛਹੁ ਕਛੁ ਧਿਆਨਿ ਧਰਿ ਲਹਰਿ ਨ ਵਿਆਪੈ ਘੁੰਮਣਵਾਣੀ। ਕੂੰਜਹੁ ਕੂੰਜੁ ਵਖਾਣੀਐ ਸਿਮਰੁ ਕਰਿ ਉਡੈ ਅਸਮਾਣੀ। ਗੁਰਪਰਚੈ ਗੁਰ ਜਾਣੀਐ ਗਿਆਨਿ ਧਿਆਨਿ ਸਿਮਰਣਿ ਗੁਰਬਾਣੀ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਲੈ ਗੁਰਸਿਖ ਹੋਣਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਜਗ ਅੰਦਰਿ ਜਾਣੀ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਪਾਖਾਕ ਹੋਇ ਗਰਬੁ ਨਿਵਾਰਿ ਗਰੀਬੀ ਆਣੀ। ਪੀ ਚਰਣੋਦਕੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵਾਣੀ॥੨੨॥

#### Pauri 22 (Gurū dī mahimā, sikh nūn upades)

Hansahu hans giānu kari dudhai vichahu kaḍhai pāṇī.
Kachhahu kachhu dhiāni dhari lahari na viāpai ghummaṇavāṇī.
Kūñjahu kūñju vakhāṇīai simaraṇu kari uḍai asamāṇī.
Gur parachai gur jāṇīai giāni dhiāni simaraṇi gurbāṇī.
Gursikh lai gursikh hoṇi sādh saṅgati jag andari jāṇī.
Pairī pai pākhāk hoi garabu nivāri garībī āṇī.
Pī charaṇodaku amrit vāṇī.

### Pauri 22 (Glory of the Guru, teaching for the Sikh)

The gurmukhs are those swans who on the basis of their knowledge sift water (falsehood) from milk (truth). Among turtles, they are such ones who remain uninfluenced by waves and whirlpools. They are like siberian cranes who go on remembering the Lord while flying high. Only by loving the Guru, the Sikh knows, understands and learns the knowledge, meditation and Gurbāṇī, the holy hymns. Having adopted the teachings of the Guru, the Sikhs become gursikhs, the Sikhs of the Guru, and join the holy congregation wherever they find it. The humility could be cultivated only by bowing at the feet, becoming the dust of feet of the Guru and by deleting ego from the self. Only such persons take feet-wash of the Guru and their speech becomes nectar (for others).

### ਪਉੜੀ ੨੩ (ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਦੀ ਦਾ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ)

ਰਹਿਦੇ ਗੁਰੁ ਦਰੀਆਉਂ ਵਿਚਿ ਮੀਨ ਕੁਲੀਨ ਹੇਤੁ ਨਿਰਬਾਣੀ। ਦਰਸਨੁ ਦੇਖਿ ਪਤੰਗ ਜਿਉ ਜੋਤੀ ਅੰਦਰਿ ਜੋਤਿ ਸਮਾਣੀ। ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਮਿਰਗ ਜਿਉ ਭੀੜ ਪਈ ਵਿਚਿ ਅਵਰੁ ਨ ਆਣੀ। ਚਰਣਕਵਲ ਮਿਲਿ ਭਵਰ ਜਿਉ ਸੁਖ ਸੰਪਟ ਵਿਚਿ ਰੈਣਿ ਵਿਹਾਣੀ। ਗੁਰੁ ਉਪਦੇਸ਼ੁ ਨ ਵਿਸਰੈ ਬਾਬੀਹੇ ਜਿਉ ਆਖ ਵਖਾਣੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਪਿਰਮ ਰਸੁ ਸਹਜ ਸਮਾਧਿ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਜਾਣੀ। ਗੁਰ ਅਰਜਨ ਵਿਟਹੁ ਕੁਰਬਾਣੀ॥੨੩॥

### Paurī 23 (Gurū Arjan Dev jī dā jotī joti)

Rahide guru darīāu vichi mīn kulīn hetu nirabāṇī.

Darasanu dekhi patang jiu jotī andari joti samāṇī.

Sabadu surati liv mirag jiu bhīr paī chiti avaru na āṇī.

Charaṇ kaval mili bhavar jiu sukh sampaṭ vichi raiṇi vihāṇī.

Guru upadesu na visarai bābīhe jiu ākh vakhāṇī.

Gurumukhi sukh phalu piram rasu sahaj samādhi sādh saṅgi jāṇī.

Guru Arjan viṭahu kurabāṇī.

# Pauri 23 (Mingling of the light of Guru Arjan Dev with the eternal light)

Liberating the soul from the body, Guru (Arjan Dev) stabilized himself in the water of river as the fish remains in water. As the moth throws itself into the flame, his light mingled with light of the Lord. Caring not for life, as the deer keeps its consciousness concentrated when in peril, the Guru also, when undergoing suffering kept none else except the Lord in his consciousness. As the black bee remains enrapt in the petals of flower to enjoy fragrance, the Guru also spent night of suffering by keeping joyfully his concentration on the feet of Lord. The Guru like a rainbird spoke to his disciples that the teachings of the Guru should not be forgotten. The pleasure fruit of the Gurmukh (Guru Arjan Dev) is the delight of love and he accepts the holy congregation as the natural state of meditation. I am sacrifice unto Guru Arjan Dev.

### ਪਉੜੀ ੨੪ (ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ)

ਪਾਰਬ੍ਰਹਮੁ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮਿ ਸਤਿਗੁਰ ਆਪੇ ਆਪੂ ਉਪਾਇਆ। ਗੁਰੁ ਗੋਬਿੰਦੁ ਗੋਵਿੰਦੁ ਗੁਰੁ ਜੋਤਿ ਇਕ ਦੁਇ ਨਾਵ ਧਰਾਇਆ। ਪੁਤੁ ਪਿਅਹੁ ਪਿਉ ਪੁਤ ਤੇ ਵਿਸਮਾਦਹੁ ਵਿਸਮਾਦੁ ਸੁਣਾਇਆ। ਬਿਰਖਹੁ ਫਲੁ ਫਲ ਤੇ ਬਿਰਖੁ ਆਚਰਜਹੁ ਆਚਰਜੁ ਸੁਹਾਇਆ। ਨਦੀ ਕਿਨਾਰੇ ਆਖੀਅਨਿ ਪੁਛੇ ਪਾਰਾਵਾਰੁ ਨ ਪਾਇਆ। ਹੋਰਨਿ ਅਲਖੁ ਨ ਲਖੀਐ ਗੁਰੁ ਚੇਲੇ ਮਿਲਿ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਹਰਿ ਗੋਵਿੰਦੁ ਗੁਰੂ ਗੁਰੁ ਭਾਇਆ॥੨੪॥

### Pauri 24 (Gurū Harigobind)

Pārbrahamu pūran brahami satigur āpe āpu upāiā.
Guru gobindu govindu guru joti ik dui nāv dharāiā.
Putu piahu piu put te visamādahu visamādu suņāiā.
Birakhahu phalu phal te birakhu ācharajahu ācharaju suhāiā.
Nadī kināre ākhīani puchhe pārāvār na pāiā.
Horani alakhu na lakhīai guru chele mili alakhu lakhāiā.
Hari govindu gurū guru bhāiā.

### Pauri 24 (Guru Hargobind)

The true Guru has been created in the form of perfect Brahm by the transcendent Brahm. Guru is God and God is the Guru; two names are of the same supreme reality. The son for the father and the father for the son created wonder by receiving the wondrous Word. A wonderful beauty has been created in the action of tree becoming fruit and fruit the tree. From the two banks of a river its true extent cannot be understood simply by saying that the one is far and the other near bank. Guru Arjan Dev and Guru Hargobind are in fact one and the same. None else can perceive the imperceptible Lord but the disciple (Hargobind) having met the Guru (Arjan Dev) has visualised the imperceptible Lord. Guru Hargobind is dear to the Lord who is the Guru of the Gurus.

### ਪਉੜੀ ੨੫ (ਛੇਵੇਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦਾ ਵਰਣਨ)

ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਨਾਨਕ ਦੇਉ ਨਿਰੰਕਾਰਿ ਆਕਾਰ ਬਣਾਇਆ। ਗੁਰੂ ਅੰਗਦੁ ਗੁਰੂ ਅੰਗ ਤੇ ਗੰਗਹੂ ਜਾਣੂ ਤਰੰਗ ਉਠਾਇਆ। ਅਮਰਦਾਸੁ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦਹੁ ਜੋਤਿ ਸਰੂਪ ਚਲਤੂ ਵਰਤਾਇਆ। ਗੁਰੂ ਅਮਰਹੁ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸੁ ਅਨਹਦ ਨਾਦਹੁ ਸਬਦੁ ਸੁਣਾਇਆ। ਰਾਮਦਾਸਹੁ ਅਰਜਨੁ ਗੁਰੂ ਦਰਸਨੁ ਦਰਪਨਿ ਵਿਚਿ ਦਿਖਾਇਆ। ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਗੁਰ ਅਰਜਨਹੁ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਨਾਉ ਸਦਵਾਇਆ। ਗੁਰ ਮੂਰਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਹੈ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਪਰਗਟੀ ਆਇਆ। ਪੈਰੀ ਪਾਇ ਸਭ ਜਗਤੂ ਤਰਾਇਆ॥੨੫॥੨੪॥ਚਉਵੀਹ॥

### Pauri 25 (Chheven gurū jī dā varaņan)

Nirankāru Nānak Deu nirankāri ākār baṇāiā.
Guru Angadu gur ang te gangahu jāņu tarang uṭhāiā.
Amar Dāsu guru Angdahu joti sarūp chalatu varatāiā.
Guru Amarahu guru Rām Dāsu anahad nādahu sabadu suṇāiā.
Rām Dāsahu Arjanu gurū darasanu darapani vichi dikhāiā.
Gur mūrati gur sabadu hai sādh sangati vichi paragaṭī āiā.
Pairī pāi sabh jagatu tarāiā.

### Pauri 25 (Description of the sixth Guru)

The formless Lord assumed the form of Guru Nānak Dev who is beyond all forms. In turn, he created Angad from his limbs as the waves are created by Ganges. From Guru Angad came Guru Amar Dās and the miracle of the transference of the light was seen by one and all. From Guru Amar Das Rām Dās came into being in such a way as if the Word was created from the unstruck sounds. Guru Arjan Dev by Guru Rām Dās was created as if he is the image of the latter in the mirror. Being created by Guru Arjan Dev, Guru Hargobind made himself famous as the form of the Lord. In fact the physical body of the Guru is 'Word' of the Guru which becomes perceptible only in the form of holy congregation. Thus, the true has liberated the whole world making people bow at the Lord's feet.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਛੇਵੇਂ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦਾ ਮੰਗਲਾਚਰਣ)

ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸ਼ ਕਰਿ ਆਦਿ ਪੁਰਖ ਆਦੇਸ਼ ਕਰਾਇਆ। ਏਕੰਕਾਰ ਅਕਾਰੁ ਕਰਿ ਗੁਰੁ ਗੋਵਿੰਦੁ ਨਾਉ ਸਦਵਾਇਆ। ਪਾਰਬ੍ਰਹਮੁ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮੁ ਨਿਰਗੁਣ ਸਰਗੁਣ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਆਰਾਧਿਆ ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਹੋਇ ਅਛਲੁ ਛਲਾਇਆ। ਓਅੰਕਾਰ ਅਕਾਰ ਕਰਿ ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਪਸਾਇਆ। ਰੋਮ ਰੋਮ ਵਿਚਿ ਰਖਿਓਨੁ ਕਰਿ ਬ੍ਰਹਮੰਡੁ ਕਰੋੜਿ ਸਮਾਇਆ। ਸਾਧ ਜਨਾ ਗੁਰ ਚਰਨ ਧਿਆਇਆ॥੧॥

### 1 (Ik) Oankar satigur prasadi Paurī 1 (Chheven satigurū dā mangalācharan)

Adi purakhu ādesu kari ādi purakh ādesu karāiā.
Ekankār akāru kari guru govindu nāu sadavāiā.
Pārabrahamu pūran brahamu nirguņ sarguņ alakhu lakhāiā.
Sādh sangati ārādhiā bhagati vachhalu hoi achhalu chhalāiā.
Oankār akār kari iku kavāu pasāu pasāiā.
Rom rom vichi rakhionu kari brahamaņdu karoņi samāiā.
Sādh janā gur charan dhiāiā.

### One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Invocation to the sixth Guru)

The Guru bowed before the Lord and the primal Lord made the whole world bow before the Guru. The formless Brahm assuming (human) form has got himself called Guru (Har) Gobind. Assuming form and being formless at the same time, the transcendental perfect Brahm has made His unmanifest form manifest. The holy congregation adored Him; and being in love with the devotees He, the undeceivable, got deluded (and became manifest in the form of Guru). The Oankar assuming form created the whole world by His one commanding vibration. In His each trichome He contained millions of universes. The sadhus adore the Lord in the form of the Guru's feet.

### ਪਉੜੀ ੨ (ਗੁਰਮੁਖ ਦਾ ਮਾਰਗ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਾਰਗਿ ਪੈਰੁਧਰਿ ਦਹਿਦਿਸਿ ਬਾਰਹ ਵਾਟ ਨ ਧਾਇਆ। ਗੁਰਮੂਰਤਿ ਗੁਰ ਧਿਆਨੁ ਧਰਿ ਘਟਿ ਘਟਿ ਪੂਰਨ ਬ੍ਹਮੁ ਦਿਖਾਇਆ। ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਉਪਦੇਸ਼ ਲਿਵ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਗੁਰ ਗਿਆਨੁ ਜਣਾਇਆ। ਸਿਲਾ ਅਲੂਣੀ ਚਟਣੀ ਚਰਣ ਕਵਲ ਚਰਣੋਦਕੁ ਪਿਆਇਆ। ਗੁਰਮਤਿ ਨਿਹਚਲੁ ਚਿਤੁ ਕਰਿ ਸੁਖ ਸੰਪਟ ਵਿਚਿ ਨਿਜ ਘਰੁ ਛਾਇਆ। ਪਰ ਤਨ ਪਰ ਧਨਿ ਪਰ ਹਰੇ ਪਾਰਸਿ ਪਰਸਿ ਅਪਰਸੁ ਰਹਾਇਆ। ਸਾਧ ਅਸਾਧਿ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਆਇਆ ॥੨॥

### Pauri 2 (Gurmukh dā mārag)

Gurmukhi māragi pairu dhari dahidisi bārah vāṭ na dhāiā. Gurmūrati gur dhiānu dhari ghaṭi ghaṭi pūran brahamu dikhāiā. Sabad surati upadesu liv pārabrahamu gur giānu jaṇāiā. Silā alūṇī chaṭaṇī charan kaval charaṇodak piāiā. Gurmati nihachalu chitu kari sukh sampaṭ vichi nij gharu chhāiā. Par tan par dhan par hare pārasi parasi aparasu rahāiā. Sādh asādhi sādh sangi āiā.

### Pauri 2 (The way of the gurumukh)

The guru-oriented treading the path leading towards the Guru does not stray into the paths of the twelve sects of the yogis. Concentrating on the form of Guru i.e. Word of the Guru, he adopts it in life and comes face to face with the perfect Brahm. Concentration of consciousness on the word of the Guru and knowledge bestowed by the Guru provides the awareness about the transcendental Brahm. Only such a persen quaffs the nectar of feet-wash of the Guru. This however is nothing less than licking of the tasteless stone. He stablizes his mind in the wisdom of the Guru and reclines comfortably in the chamber of his inner self. Touching the philosopher's stone in the form of the Guru, he repudiating the wealth and physical body of others remains detached from all. For curing his chronic maladies (of evil propensities) he goes to the holy congregation.

### ਪਉੜੀ ੩ (ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਦੀ ਉੱਨਤੀ)

ਜਿਉ ਵੜ ਬੀਉ ਸਜੀਉ ਹੋਇ ਕਰਿ ਵਿਸਥਾਰੁ ਬਿਰਖੁ ਉਪਜਾਇਆਂ। ਬਿਰਖਹੁ ਹੋਇ ਸਹੰਸ ਫਲ ਫਲ ਫਲ ਵਿਚਿ ਬਹੁ ਬੀਅ ਸਮਾਇਆ। ਦੁਤੀਆ ਚੰਦੁ ਅਗਾਸ ਜਿਉ ਆਦਿ ਪੁਰਖ ਆਦੇਸ਼ ਕਰਾਇਆ। ਤਾਰੇ ਮੰਡਲੁ ਸੰਤ ਜਨ ਧਰਮਸਾਲ ਸਚ ਖੰਡ ਵਸਾਇਆ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਪਾਖਾਕ ਹੋਇ ਆਪੁ ਗਵਾਇ ਨ ਆਪੁ ਜਣਾਇਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਧੂ ਜਿਵੈ ਨਿਹਚਲ ਵਾਸੁ ਅਗਾਸੁ ਚੜ੍ਹਾਇਆ। ਸਭ ਤਾਰੇ ਚਉਫੇਰਿ ਫਿਰਾਇਆ॥੩॥

#### Pauri 3 (Gurmukhān dī unati)

Jiu var bīu sajīu hoi kari visathāru birakhu upajāiā.
Birakhahu hoi sahans phal phal phal vichi bahu bīa samāiā:
Dutīā chandu agās jiu ādi purakh ādesu karāiā.
Tāre maṇḍalu sant jan dharamasāl sach khaṇḍ vasāiā.
Pairī pai pākhāk hoi āpu gavāi na āpu jaṇāiā.
Gurmukhi sukh phalu dhrū jivai nihachal vāsu agāsu chaṇhāiā.
Sabh tāre chaupheri phīrāiā.

### Pauri 3 (Uplift of the gurmukhs)

As the seed of banyan tree getting developed extends itself in the form of a large tree and then on that very tree grow thousands of fruits containing myriad seeds (likewise gurmukh makes others like his own self). That primal Lord, like the second day's moon in the sky, gets himself worshipped by one and all. The saints are constellation inhabiting the abode of truth in the form of religious places. They bowing at the feet and becoming dust of the feet lose there ego and never allow themselves to be noticed by any one. Attainer of the pleasure fruit, the gurmukh lives steadfastly like the pole star in the sky. All the stars revolve around him.

### ਪਉੜੀ 8 (ਭਗਤ ਨਾਮਦੇਵ)

ਨਾਮਾ ਛੀਂਬਾ ਆਖੀਐ ਗੁਰਮੁਖਿ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਲਿਵ ਲਾਈ। ਖੜ੍ਹੀ ਬ੍ਰਾਹਮਣ ਦੇਹੁਰੈ ਉਤਮ ਜਾਤਿ ਕਰਨਿ ਵਡਿਆਈ। ਨਾਮਾ ਪਕੜਿ ਉਠਾਲਿਆ ਬਹਿ ਪਛਵਾੜੈ ਹਰਿ ਗੁਣ ਗਾਈ। ਭਗਤ ਵਛਲੂ ਆਖਾਇਦਾ ਫੇਰਿ ਦੇਹੁਰਾ ਪੈਜਿ ਰਖਾਈ। ਦਰਗਹ ਮਾਣੂ ਨਿਮਾਣਿਆ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਤਿਗੁਰ ਸਰਣਾਈ। ਉਤਮੁ ਪਦਵੀ ਨੀਚ ਜਾਤਿ ਚਾਰੇ ਵਰਣ ਪਏ ਪਗਿ ਆਈ। ਜਿਉ ਨੀਵਾਨਿ ਨੀਰੁ ਚਲਿ ਜਾਈ॥8॥

### Pauri 4 (Bhagat Nāmdev)

Nāmā chhimbā ākhiai gurmukhi bhāi bhagati liv lāi. Khatrī brāhaman dehurai utam jāti karani vadiāi. Nāmā pakari uthāliā bahi pachhavārai hari gun gāi. Bhaghat vachhalu ākhāidā pheri dehurā paiji rakhāi. Daragah mānu nimāniā sādh sangati satigur saranāi. Utamu padavī nīch jāti chāre varan pae pagi āi. Jiu nīvāni nīru chali jāi.

### Pauri 4 ( Nāmdev, the saint)

Nāmdev, the calico printer having become gurmukh merged his consciousness in loving devotion. High caste kshatriyas and brahmins who went to temple to eulogize the Lord caught hold and ousted Nāmdev. While sitting in the back yard of the temple, he started singing the praises of the Lord. The Lord known as kind to devotees turned the face of the temple towards him and maintained His own reputation. In the shelter of holy congregation, the true Guru and the Lord, the humble ones also get honour. High ranking as well as the so-called low castes i.e. all the four varnas fell at the feet of Nāmdev just as the water flows down towards low places.

### ਪਉੜੀ ੫ (ਭਗਤਾਂ ਦੀ ਜਾਤਿ ਨਹੀਂ)

ਅਸੁਰ ਭਭੀਖਣੁ ਭਗਤੁ ਹੈ ਬਿਦਰੁ ਸੁ ਵਿਖਲੀ ਪਤ ਸਰਣਾਈ। ਧੰਨਾ ਜਟੁ ਵਖਾਣੀਐ ਸਧਨਾ ਜਾਤਿ ਅਜਾਤਿ ਕਸਾਈ। ਭਗਤੁ ਕਬੀਰੁ ਜੁਲਾਹੜਾ ਨਾਮਾ ਛੀ ਬਾ ਹਰਿ ਗੁਣ ਗਾਈ। ਕੁਲਿ ਰਵਿਦਾਸੁ ਚਮਾਰੁ ਹੈ ਸੈਣੁ ਸਨਾਤੀ ਅੰਦਰਿ ਨਾਈ। ਕੋਇਲ ਪਾਲੈ ਕਾਵਣੀ ਅੰਤਿ ਮਿਲੈ ਅਪਣੇ ਕੁਲ ਜਾਈ। ਕਿਸਨੁ ਜਸੋਧਾ ਪਾਲਿਆ ਵਾਸਦੇਵ ਕੁਲ ਕਵਲ ਸਦਾਈ। ਘਿਅ ਭਾਂਡਾ ਨ ਵਿਚਾਰੀਐ ਭਗਤਾ ਜਾਤਿ ਸਨਾਤਿ ਨ ਕਾਈ। ਚਰਣ ਕਵਲ ਸਤਿਗੁਰ ਸਰਣਾਈ॥ਪ॥

### Pauri 5 (Bhagatān di jāti nahīn)

Asur bhabhīkhaņu bhagatu hai Bidar su vikhalī pat saraņāī. Dhannā jatu vakhāṇīai Sadhanā jāti ajāti kasāī. Bhagatu Kabīru julāhaṇā Nāmā chhīmbā hari guņ gāī. Kuli Ravidāsu chamāru hai Saiņu sanātī andari nāī. Koil pālai kāvaṇī anti milai apaṇe kul jāī. Kisanu Jasodhā pāliā Vāsadev kul kaval sadāī. Ghia bhāṇḍā na vichārīai bhagatā jāti sanāti na kāī. Charaṇ kaval satigur saraṇāī.

### Pauri 5 (The saints have no caste)

Saint Vibhīṣaṇ a demon, and Vidur son of maid servant came in the shelter of the Lord. Dhannā is known as a jaṭ and Sadhanā was an out caste butcher. Saint Kabir was a weaver and Nāmdev a calicoprinter who sang the praises of the Lord. Ravidās was a cobbler and saint Sain belonged to (the so-called) low barber caste. Female crow takes care of the fledgelings of nightingale but they ultimately meet their own family. Though Yaśodā nurtured Kṛṣṇa, yet he came to be known as the lotus (son) of the family of Vāsudev. As the pot of any type containing ghee is not said to be bad, likewise, the saints also have no high or low caste whatsoever. They all remain in the shelter of the lotus feet of the true Guru.

### ਪਉੜੀ ੬ (ਨੀਚ ਥਾਵਾਂ ਉੱਤਮ ਵਸਤਾਂ ਦੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

ਡੇਮੂ ਖਖਰਿ ਮਿਸਰੀ ਮਖੀ ਮੇਲੁ ਮਖੀਰੁ ਉਪਾਇਆ। ਪਾਟ ਪਟੰਬਰ ਕੀੜਿਅਹੁ ਕੁਟਿ ਕੁਟਿ ਸਣੁ ਕਿਰਤਾਸੁ ਬਣਾਇਆ। ਮਲਮਲ ਹੋਇ ਵੜੇਵਿਅਹੁ ਚਿਕੜਿ ਕਵਲੁ ਭਵਰੁ ਲੋਭਾਇਆ। ਜਿਉ ਮਣਿ ਕਾਲੇ ਸਪ ਸਿਰਿ ਪਥਰੁ ਹੀਰੇ ਮਾਣਕ ਛਾਇਆ। ਜਾਣੁ ਕਥੂਰੀ ਮਿਰਗ ਤਨਿ ਨਾਉ ਭਗਉਤੀ ਲੋਹੁ ਘੜਾਇਆ। ਮੁਸਕੁ ਬਿਲੀਅਹੁ ਮੇਦੁ ਕਰਿ ਮਜਲਸ ਅੰਦਰਿ ਮਹ ਮਹਕਾਇਆ। ਨੀਚ ਜੋਨਿ ਉਤਮੁ ਫਲੁ ਪਾਇਆ॥੬॥

### Pauri 6 (Nich thāvān uttam vasatān de drisaţānt)

Demūn khakharī misarī makhī melu makhīru upāiā. Pāt paṭambar kiriāhu kuṭi kuṭi saṇu kiratāsu baṇāiā. Malamal hoi vareviahu chikari kavalu bhavaru lobhāiā. Jiu maṇi kāle sap siri patharu hīre māṇak chhāiā. Jāṇu kathūrī mirag tani nāu bhagautī lohu gharāiā. Musaku bilīahu medu kari majals andari mah mahakāiā. Nīch joni utamu phalu pāiā.

### Pauri 6 (Examples of the lowly places and the best articles)

From hornets' nest lump sugar and by honey bees the honey hive is produced. From worms is produced silk and by pounding the hemp, paper is prepared. Muslin is prepared from cotton seed and in the mire grows the lotus on which the black bee gets enamoured. A gem remains in the hood of black snake, and among the stones are found diamonds and rubies. The musk is found in the navel of deer and from ordinary iron the powerful sword is produced. The brain marrow of musk cat makes the whole gethering fragrant. Thus the creatures and materials of lower species give and attain the highest fruits.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਰਾਜਾ ਬਲਿ ਦਾ ਪ੍ਰਸੰਗ)

ਬਲਿ ਪੋਤਾ ਪ੍ਰਹਿਲਾਦ ਦਾ ਇੰਦਰ ਪੂਰੀ ਦੀ ਇਛ ਇਛੰਦਾ। ਕਿਰ ਸੰਪੂਰਣੂ ਜਗੂ ਸਉ ਇਕ ਇਕੋਤਰੂ ਜਗੂ ਕਰੰਦਾ। ਬਾਵਨ ਰੂਪੀ ਆਇ ਕੈ ਗਰਬੂ ਨਿਵਾਰਿ ਭਗਤ ਉਧਰੰਦਾ। ਇੰਦ੍ਰਾਸਣ ਨੇ ਪਰਹਰੈ ਜਾਇ ਪਤਾਲਿ ਸੁ ਹੁਕਮੀ ਬੰਦਾ। ਬਲਿ ਛਲਿ ਆਪੁ ਛਲਾਇਓਨੂ ਦਰਵਾਜੇ ਦਰਵਾਨ ਹੋਵੰਦਾ। ਸਵਾਤਿ ਬੂੰਦ ਲੈ ਸਿਪ ਜਿਉ ਮੋਤੀ ਚੁਭੀ ਮਾਰਿ ਸੁਹੰਦਾ। ਹੀਰੈ ਹੀਰਾ ਬੇਧਿ ਮਿਲੰਦਾ॥੭॥

### Pauri 7 (Rājā Bali dā prasang)

Bali potā Prahilād dā Indar purī di ichh ichhandā.
Kari sampūraņu jagu sau ik ikotaru jagu karandā.
Bāvan rūpī āi kai garabu nivāri bhagat udharandā.
Indrāsāņ no paraharai jāi patāli su hukamī bandā.
Bali chhali āpu chhalāionu daravāje daravān hovandā.
Svati būnd lai sip jiu motī chubhī māri suhandā.
Hīrai hīrā bedhi milandā.

### Pauri 7 ( Tale of Bali, the king)

Son of Virochan and grand son of Prahalad, king Bali, had a desire of ruling the abode of Indr. He had accomplished hundred yajñs (burnt offerings) and his other hudred yajñs were in progress. Lord in the form of a dwarf came to remove his ego and thus liberated him. He repudiated the throne of Indr and like an obedient servant went to the nether world. The Lord Himself got enamoured of Bali and had to stay as a door keeper of Bali. Bali, the king is like that shell which in the svāti naksatr (a special star formation) receiving a drop and making it a pearl dives deep at the bottom of the sea. The diamond heart of devotee Bali, cut by the diamond Lord was finally subsumed in Him.

### ਪਉੜੀ ੮ (ਕੀੜੀ ਦਾ ਉਦਾਹਰਣ)

ਨੀਚਹੁ ਨੀਚ ਸਦਾਵਣਾ ਕੀੜੀ ਹੋਇ ਨ ਆਪੁ ਗਣਾਏ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਾਰਗਿ ਚਲਣਾ ਇਕਤੁ ਖਡੁ ਸਹੰਸ ਸਮਾਏ। ਘਿਅ ਸਕਰ ਦੀ ਵਾਸੁ ਲੈ ਜਿਥੈ ਧਰੀ ਤਿਥੈ ਚਲਿ ਜਾਏ। ਡੁਲੈ ਖੰਡੁ ਜੁ ਰੇਤੁ ਵਿਚਿ ਖੰਡੂ ਦਾਣਾ ਚੁਣਿ ਚੁਣਿ ਖਾਏ। ਭਿੰਗੀ ਦੇ ਭੈ ਜਾਇ ਮਰਿ ਹੋਵੈ ਭਿੰਗੀ ਮਾਰਿ ਜੀਵਾਏ। ਅੰਡਾ ਕਛੂ ਕੂੰਜ ਦਾ ਆਸਾ ਵਿਚਿ ਨਿਰਾਸੁ ਵਲਾਏ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਗੁਰਸਿਖੁ ਸੁਖ ਫਲੁ ਪਾਏ॥੮॥

### Pauri 8 (Kiri dā udāharan)

Nīchahu nīch sadāvaņā kirī hoi na āpu gaņāe.
Gurmmukhi māragi chalaņā ikatu khaḍu sahans samāe.
Ghia sakar dī vāsu lai jithai dharī tithai chali jāe.
Pulai khaṇḍu ju retu vichi khaṇḍū dāṇā chuṇi chuṇi khāe.
Bhringī de bhai jāi mari hovai bhringī māri jīvāe.
Aṇḍā kachhū kūñj dā āsā vichi nirāsu valāe.
Gurmukhi gursikhu sukh phalu pāe.

### Pauri 8 (Example of an ant)

Aunts never make themselves noticed and are known lowest among the lowly. They follow the path of gurmukhs and due to their broad mindedness they live in thousands, in a small hole. Only by smelling ghee and sugar, they reach the place where these things are kept (gurmukhs also search out the holy congregations). They pick up the sugar bits scattered in sand similarly as a gurmukh cherishes the virtues. Dying of the fear of worm bhringi, the ant itself becomes bhringi and makes others also like itself. Like the eggs of heron and tortoise, it (ant) remains detached amidst hopes. Similarly, gurmukhs also getting educated attain the pleasure fruits.

ਪਉੜੀ ੯ (ਨਿੱਕੇ ਹੋਣ ਪੁਰ ਲੋਕਾ-ਲੋਕ ਪ੍ਰਸਿਧ ਪ੍ਰਸੰਗ)
ਸੂਰਜ ਪਾਸਿ ਬਿਆਸੁ ਜਾਇ ਹੋਇ ਭੁਣਹਣਾ ਕੰਨਿ ਸਮਾਣਾ।
ਪੜਿ ਵਿਦਿਆ ਘਰਿ ਆਇਆ ਗੁਰਮੁਖਿ ਬਾਲਮੀਕ ਮਨਿ ਭਾਣਾ।
ਆਦਿ ਬਿਆਸ ਵਖਾਣੀਐ ਕਥਿ ਕਥਿ ਸਾਸਤ੍ਰ ਵੇਦ ਪੁਰਾਣਾ।
ਨਾਰਦਿ ਮੁਨਿ ਉਪਦੇਸਿਆ ਭਗਤਿ ਭਾਗਵਤੁ ਪੜ੍ਹਿ ਪਤੀਆਣਾ।
ਚਉਦਹ ਵਿਦਿਆ ਸੋਧਿ ਕੈ ਪਰਉਪਕਾਰੁ ਅਚਾਰੁ ਸੁਖਾਣਾ।
ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਸਾਧਸੰਗੁ ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਣੁ ਬਿਰਦੁ ਵਖਾਣਾ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਪਤਿ ਪਰਵਾਣਾ ॥੯॥

#### Pauri 9 (Nikke hon pur lokā-lok prasidh prasang)

Sūraj pāsi Biāsu jāi hoi bhuṇahaṇa kanni samāṇā.
Paṇi vidiā ghari āiā gurmukhi Bālamik mani bhāṇā.
Ādi Biās vakhāṇīai kathi kathi sāsatr ved purāṇā.
Nāradi muni upadesiā bhagati bhāgavatu paṇhi patiāṇā.
Chaudah vidiā sodhi kai paraupakāru achāru sukhāṇā.
Paraupakārī sādh saṅgu patit udhāraṇu biradu vakhāṇā.
Gurmukhi sukh phalu pati parvāṇā.

### Pauri 9 (Many a story of becoming humble)

Rishi Vyās went to sun and becoming a small insect entered into his ear i.e. most humbly he remained with him and got educated by sun). Vālmīki also only becoming guru- oriented attained knowledge and then he returned home. The exponent of many stories of the Vedas, Shastras and the Puranas Vālmīki is known as the primal poet. Sage Nārad preached to him and only after reading the Bhāgavat of devotion he could attain peace. He researched the fourteen skills but ultimately he got happiness due to his benevolent conduct. Association with such humble sadhus is altruistic and makes one habitual liberater of the fallen ones. Gurmukhs attain pleasure fruits in it and get dignified acceptance in the court of the Lord.

### ਪਉੜੀ ੧੦ (ਸੁਕਦੇਵ)

ਬਾਰਹ ਵਰ੍ਹੇ ਗਰਭਾਸਿ ਵਸਿ ਜਮਦੇ ਹੀ ਸੁਕਿ ਲਈ ਉਦਾਸੀ। ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਅਤੀਤ ਹੋਇ ਮਨ ਹਠ ਬੁਧਿ ਨ ਬੰਦਿ ਖਲਾਸੀ। ਪਿਆ ਬਿਆਸ ਪਰਬੋਧਿਆ ਗੁਰ ਕਰਿ ਜਨਕ ਸਹਜ ਅਭਿਆਸੀ। ਤਜਿ ਦੁਰਮੁਤਿ ਗੁਰਮਤਿ ਲਈ ਸਿਰ ਧਰਿ ਜੂਠਿ ਮਿਲੀ ਸਾਬਾਸੀ। ਗੁਰ ਉਪਦੇਸੁ ਅਵੇਸੁ ਕਰਿ ਗਰਬਿ ਨਿਵਾਰਿ ਜਗਤਿ ਗੁਰਦਾਸੀ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਪਾ ਖਾਕ ਹੋਇ ਗੁਰਮਤਿ ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਪਰਗਾਸੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਸਹਜ ਨਿਵਾਸੀ।।੧੦॥

#### Pauri 10 (Sukadev)

Bārah varhe garabhāsi vasi jamade hī Suki laī udāsī. Māiā vichi atīt hoi man haṭh budhi na bandi khalāsī. Piā Biās parabodhiā gur kari Janak sahaj abhīāsī. Taji duramati gurmati laī sir dhari jūṭhi milī sābāsī. Gur upadesu avesu kari garabi nivāri jagati guradāsī. Pairī pai pā khāk hoi gurmati bhāu bhagati paragāsī. Gurmukhi sukh phalu sahaj nivāsī.

# Pauri 10 (Śukadev)

Having remained in his mother's womb for twelve years, Sukadev adopted detachedness right form the very time of his birth. Though he went beyond maya yet because of his intellect pushed by stubbornness of mind, he could not attain liberation. His father Vyās made him understand that he should adopt king Janak as his guru who is well grounded in the art of remaining in equipoise. Doing so, and divesting himself of the evil wisdom, he acquired the wisdom of Guru and as ordered by his guru he carried left overs on his head and thus earned pats from the guru. When inspired by the teachings of the guru he repudiated ego, the whole world accepted him as guru and became his servant. By falling at the feet, by becoming dust of the feet and by the wisdom of the guru, loving devotion came up in him. As a gurmukh attaining pleasure fruit he got himself lodged in equipoise.

### ਪਉੜੀ ੧੧ (ਗੁਰ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ)

ਰਾਜ ਜੋਗੁ ਹੈ ਜਨਕ ਦੇ ਵਡਾ ਭਗਤੁ ਕਰਿ ਵੇਦੁ ਵਖਾਣੈ। ਸਨਕਾਦਿਕ ਨਾਰਦ ਉਦਾਸ ਬਾਲ ਸੁਭਾਇ ਅਤੀਤੁ ਸੁਹਾਣੈ। ਜੋਗ ਭੋਗ ਲਖ ਲੰਘਿ ਕੈ ਗੁਰਸਿਖ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਨਿਰਬਾਣੈ। ਆਪੁ ਗਣਾਇ ਵਿਗੁਚਣਾ ਆਪੁ ਗਵਾਏ ਆਪੁ ਸਿਞਾਣੈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਾਰਗੁ ਸਚ ਦਾ ਪੈਰੀ ਪਵਣਾ ਰਾਜੇ ਰਾਣੈ। ਗਰਬੁ ਗੁਮਾਨੁ ਵਿਸਾਰਿ ਕੈ ਗੁਰਮਤਿ ਰਿਦੈ ਗਰੀਬੀ ਆਣੈ। ਸਚੀ ਦਰਗਹ ਮਾਣੁ ਨਿਮਾਣੈ॥੧੧॥

### Paurī 11 (Gursikhān dī visesatā)

Rāj jogu hai Janak de vaḍā bhagatu kari vedu vakhāṇai. Sanakādik Nārad udās bāl subhāi atītu suhāṇai. Jog bhog lakh laṅghi kai gursikh sādh saṅgati nirabāṇai. Āpu gaṇāi viguchaṇā āpu gavāe āpu siñāṇai. Gurmukhi māragu sach dā pairī pavaṇā rāje rāṇai. Garabu gumānu visāri kai gurmati ridai garībī āṇai. Sachī daragah māṇu nimāṇai.

### Pauri 11 (Virtues of the Sikhs of Guru)

Janak is a king as well as a yogi and the books of knowledge describe him as great devotee. Sanaks and Nārad from their very childhood were of detached nature and adorned themselves with indifference to all. Going beyond millions of detachments and enjoyments, the Sikhs of Guru also remain humble in the holy congregation. He who gets himself counted or noticed goes astray in illusions; but he who loses his ego infact identifies his self. Gurmukh's way is the way of truth whereby all the kings and emperors fall on his feet. Treader of this path, forgetting his ego and pride cherishes humility in his heart through the wisdom of the Guru. Such an humble person gets respects and regards in the true court.

### ਪਉੜੀ ੧੨ (ਚਰਣੋਦਕ ਦੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ)

ਸਿਰੁ ਉਚਾ ਅਭਿਮਾਨੁ ਵਿਚਿ ਕਾਲਖ ਭਰਿਆ ਕਾਲੇ ਵਾਲਾ। ਭਰਵਟੇ ਕਾਲਖ ਭਰੇ ਪਿਪਣੀਆਂ ਕਾਲਖ ਸੂਰਾਲਾ। ਲੋਇਣ ਕਾਲੇ ਜਾਣੀਅਨਿ ਦਾੜੀ ਮੁਛਾ ਕਰਿ ਮੂਹ ਕਾਲਾ। ਨਕ ਅੰਦਰਿ ਨਕ ਵਾਲ ਬਹੁ ਲੂੰਇ ਲੂੰਇ ਕਾਲਖ ਬੇਤਾਲਾ। ਉਚੈ ਅੰਗ ਨ ਪੂਜੀਅਨਿ ਚਰਣ ਧੂੜਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਧਰਮਸਾਲਾ। ਪੈਰਾ ਨੁੱਖ ਮੁੱਖ ਉਜਲੇ ਭਾਰੂ ਉਚਾਇਨਿ ਦੇਹੁ ਦੁਰਾਲਾ। ਸਿਰ ਧੋਵਣੂ ਅਪਵਿਤ੍ਰ ਹੈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਚਰਣੋਦਕ ਜਗਿ ਭਾਲਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਸਹਜੂ ਸੁਖਾਲਾ।।੧੨॥

#### Pauri 12 (Charanodak di viseșatā)

Siru uchā abhimānu vichi kālakh bhariā kāle vālā.
Bharavaṭe kālakh bhare pipaṇiā kālakh sūrālā.
Loiņ kāle jāṇiani dāṇi muchhā kari muh kālā.
Nak andari nak vāl bahu lūni lūni kālakh betālā.
Uchai aṅg na pūjiani charaṇ dhūṇi gurmukhi dharamasālā.
Sir dhovaṇu apavitr hai gurmukhi charaṇodak jagi bhālā.
Gurmukhi sukh phalu sahaju sukhālā.

### Pauri 12 (Virtues of the feet wash)

Proud head remains erect and high yet it is coveved by the blackness of hair. Eyebrows are full of blackness and the eye lashes are also like black thorns. Eyes are black (in India) and like wise beards and moustaches are also black. Many trichomes are there in the nose and all of them are black. Organs placed higher are not worshipped and the dust of the feet of gurmukhs is adorable like holy places. Feet and nails are blessed because they carry the load of the whole body. The head wash is considered dirty but the feet wash of the gurmukhs is sought after by the whole world. Attaining the pleasure fruit the gurmukhs in their equipoise, remain as the store house of all delights.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਈਸ਼ੂਰੀਯ ਰਚਨਾ)

ਜਲ ਵਿਚਿ ਧਰਤੀ ਧਰਮਸਾਲ ਧਰਤੀ ਅੰਦਰਿ ਨੀਰ ਨਿਵਾਸਾ। ਚਰਨ ਕਵਲ ਸਰਣਾਗਤੀ ਨਿਹਚਲ ਧੀਰਜ਼ ਧਰਮੁ ਸੁਵਾਸਾ। ਕਿਰਖ ਬਿਰਖ ਕੁਸਮਾਵਲੀ ਬੂਟੀ ਜੜੀ ਘਾਹ ਅਬਿਨਾਸਾ। ਸਰ ਸਾਇਰ ਗਿਰਿ ਮੇਰੁ ਬਹੁ ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਭੋਗ ਬਿਲਾਸਾ। ਦੇਵ ਸਥਲ ਤੀਰਥ ਘਣੇ ਰੰਗ ਰੂਪ ਰਸ ਕਸ ਪਰਗਾਸਾ। ਗੁਰ ਚੇਲੇ ਰਹਰਾਸਿ ਕਰਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਣਤਾਸਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਆਸ ਨਿਰਾਸਾ।।੧੩॥

## Pauri 13 (Īsavariy rachanā)

Jal vichi dharati dharamasāl dharati andari nīr nivāsā. Charan kamal saraṇāgati nihachal dhīraju dharamu suvāsā. Kirakh birakh kusamāvalī būṭī jaṇī ghāh abināsā. Sar sāir giri meru bahu ratan padārath bhog bilāsā. Dev sathal tīrath ghaṇe raṅg rūp ras kas paragāsā. Gur chela raharāsi kari gurmukhi sādh saṅgati guṇatāsā. Gurmukhi sukh phalu ās nirāsā.

## Pauri 13 (Godly creation)

Earth, the abode for the conduct of dharma is supported by water and inside earth too, resides water. Coming into the shelter of the lotus feet (of the Guru), the earth is pervaded by the fragrance of firm fortitude, and dharma. On it (earth) grow trees, lines of flowers, herbs and grass which never exhaust. Many a pond, ocean, mountain, jewel and pleasure giving material are there on it. Many godly places, pilgrimage centres, hues, forms, edibles and inedibles come forth from it. Owing to the tradition of the Guru-disciple, the holy congregation of the gurmukhs is also a similar ocean of virtues. Remaining detached amidst hopes and desires is the pleasure fruit for the gurmukhs.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਸਾਧੂ ਦੀ ਚਰਣ-ਪੂਜਾ)

ਰੋਮ ਰੋਮ ਵਿਚਿ ਰਖਿਓਨ ਕਰਿ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਕਰੋੜਿ ਸਮਾਈ। ਪਾਰਬ੍ਰਹਮੁ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮੁ ਸਤਿ ਪੁਰਖ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸੁਖਦਾਈ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਗੁਰਸਿਖ ਹੋਇ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਤਿਗੁਰ ਸਰਣਾਈ। ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਸਿਮਰਣਿ ਸਦਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਬਦਿ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਲਾਈ। ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਭਉ ਪਿਰਮ ਰਸ ਸਤਿਗੁਰੁ ਮੂਰਤਿ ਰਿਦੇ ਵਸਾਈ। ਏਵਡੁ ਭਾਰੁ ਉਚਾਇੰਦੇ ਸਾਧ ਚਰਣ ਪੂਜਾ ਗੁਰ ਭਾਈ। ਗਰਮੁਖਿ ਸਖ ਫਲ ਕੀਮ ਨ ਪਾਈ॥੧੪॥

#### Pauri 14 (Sādhū dī charaṇ-pūjā)

Rom rom vichi rakhionu kari brahamand karoni samāi.
Pārabrahamu pūran brahamu sati purakh satiguru sukhadāi.
Chāri varan gursikh hoi sādh sangati satigur saranāi.
Giān dhiān simarani sadā gurmukhi sabadi surati liv lāt.
Bhāi bhagati bhau piram ras satiguru mūrati ride vasāt.
Evadu bhāru uchāinde sādh charan pūjā gur bhāt.
Gurmukhi sukh phalu kīm na pāt.

## Pauri 14 (Worship of the feet of sadhu)

The Lord has subsumed crores of universes in His each trichome. The true Guru form of that primal perfect and transcendental Brahm is bestower of delights. All the four varnas come to the shelter of the true Guru in the form of holy congregation and the gurmukhs there merge their consciousness in the Word through learning, meditation and prayer. Fear of the Lord loving devotion and the delight of love, for them, is the idol of the true Guru whom they cherish in their heart. The feet of the true Guru in the form of sadhu bear so much load (mental as well as spiritual) of the disciples that, O my brothers you ought to worship them. The value of the pleasure fruit of the gurmukhs cannot be estimated.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਅਨਿਆਈ ਰਾਜੇ)

ਵਸੈ ਛਹਬਰ ਲਾਇ ਕੈ ਪਰਨਾਲੀਂ ਹੁਇ ਵੀਹੀ ਆਵੈ। ਲਖ ਨਾਲੇ ਉਛਲ ਚਲਨਿ ਲਖ ਪਰਵਾਹੀ ਵਾਹ ਵਹਾਵੈ। ਲਖ ਨਾਲੇ ਲਖ ਵਾਹਿ ਵਹਿ ਨਦੀਆ ਅੰਦਰਿ ਰਲੇ ਰਲਾਵੈ। ਨਉ ਸੈ ਨਦੀ ਨੜਿੰਨਵੈ ਪੂਰਬਿ ਪਛਮਿ ਹੋਇ ਚਲਾਵੈ। ਨਦੀਆ ਜਾਇ ਸਮੁੰਦ ਵਿਚਿ ਸਾਗਰ ਸੰਗਮੁ ਹੋਇ ਮਿਲਾਵੈ। ਸਤਿ ਸਮੁੰਦ ਗੜਾੜ ਮਹਿ ਜਾਇ ਸਮਾਹਿ ਨ ਪੇਟੁ ਭਰਾਵੈ। ਜਾਇ ਗੜਾੜ ਪਤਾਲ ਹੇਠਿ ਹੋਇ ਤਵੇ ਦੀ ਬੂੰਦ ਸਮਾਵੈ। ਸਿਰ ਪਤਿਸਾਹਾਂ ਲਖ ਲਖ ਇੰਨਣੁ ਜਾਲਿ ਤਵੇ ਨੋ ਤਾਵੈ। ਮਰਦੇ ਖਹਿ ਖਹਿ ਦੁਨੀਆ ਦਾਵੈ॥੧੫॥

#### Pauri 15 (Aniāi rāje)

Vasai chhahabar lāi kai paranālīn hui vihīn āvai.
Lakh nāle uchhal chalani lakh paravāhī vāh vahāvai.
Lakh nāle lakh vāhi vahi nadīā andari rale ralāvai.
Nau sai nadī narinnvai pūrabi pachhami hoi chalāvai.
Nadīā jāi samund vichi sāgar saṅgamu hoi milāvai.
Sati samund garār mahi jāī samāhi na peṭu bharāvai.
Jāi garāru patāl heṭhi hoi tavai dī būnd samāvai.
Sir patisāhān lakh lakh innaņu jāl tave no tāvai.
Marade khahi khahi dunīā dāvai.

## Pauri 15 (Unjust kings)

When it rains cats and dogs, the water flowing through gargoyles comes down in the streets. Millions of streams overflowing become millions of currents. Millions of rivulets join the currents of rivers. Nine hundred and ninety nine rivers flow in the east and the west directions. Rivers go to meet the sea. Seven such seas merge into the oceans but still the oceans are not satiated. In the nether world, such oceans also look like a drop of water on a hot plate. To heat this plate, millions of heads of the emperors are used as fuel. And these emperors staking their claims on this earth go on fighting and dying.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਦੋ ਪਾਤਿਸ਼ਾਹ ਤੇ ਵੀਹ ਫ਼ਕੀਰ)

ਇਕਤੁ ਥੇਕੈ ਦੁਇ ਖੜਗੁ ਦੁਇ ਪਤਿਸਾਹ ਨ ਮੁਲਕਿ ਸਮਾਣੈ। ਵੀਹ ਫਕੀਰ ਮਸੀਤਿ ਵਿਚਿ ਖਿੰਥ ਖਿੰਧੋਲੀ ਹੇਠਿ ਲੁਕਾਣੇ। ਜੰਗਲ ਅੰਦਰਿ ਸੀਹ ਦੁਇ ਪੋਸਤ ਡੋਡੇ ਖਸਖਸ ਦਾਣੈ। ਸੂਲੀ ਉਪਰਿ ਖੇਲਣਾ ਸਿਰਿ ਧਰਿ ਛਤ੍ਰ ਬਜਾਰ ਵਿਕਾਣੈ। ਕੋਲੂ ਅੰਦਰਿ ਪੀੜੀਅਨਿ ਪੋਸਤਿ ਪੀਹਿ ਪਿਆਲੇ ਛਾਣੈ। ਲਉਬਾਲੀ ਦਰਗਾਹ ਵਿਚਿ ਗਰਬੁ ਗੁਨਾਹੀ ਮਾਣੂ ਨਿਮਾਣੈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਹੋਂਦੇ ਤਾਣਿ ਨਿਤਾਣੈ॥੧੬॥

## Pauri 16 (Do pātisāh te vich phakir)

Ikatu thekai dui khaṇagu dui patisāh na mulaki samāṇai. Vih phakīr masīti vichi khinth khindholī hethi lukāṇai. Jaṅgal andari sih dui posat dode khasakhas dāṇai. Sūlī upari khelaṇā siri dhari chhatr bajār vikāṇai. Kolū andari piṇīani posat pihi piāle chhāṇai. Laubālī daragāh vichi garabu gunāhī māṇu nimāṇai. Gurmukhi honde tāṇi nitāṇai.

## Pauri 16 (Two Kings and twenty faquirs)

In one sheath two swords and two emperors in one country connot be accommodated; but twenty faquirs in one mosque under one patched blanket can remain (comfortably). Emperors are like two lions in a jungle whereas the faquirs are like the opium seeds in one pod. These seeds play on the bed of thorns before they get the honour of selling in the market. They are crushed in the press with water before they are strained into the cup. In the court of the fearless Lord, the proud ones are called sinners and the humble get respects and regards. That is why the *gurmukhs* though powerful behave as the meek ones.

## ਪਉੜੀ ੧੭ (ਬਕਰੀ)

ਸੀਹ ਪਜੂਤੀ ਬਕਰੀ ਮਰਦੀ ਹੋਈ ਹੜ ਹੜ ਹਸੀ। ਸੀਹੁ ਪੁਛੈ ਵਿਸਮਾਦੁ ਹੋਇ ਇਤੁ ਅਉਸਰਿ ਕਿਤੁ ਰਹਸਿ ਰਹਸੀ। ਬਿਨਉ ਕਰੇਂਦੀ ਬਕਰੀ ਪੁਤ੍ਰ ਅਸਾਡੇ ਕੀਚਨਿ ਖਸੀ। ਅਕ ਧਤੂਰਾ ਖਾਧਿਆਂ ਕੁਹਿ ਕੁਹਿ ਖਲ ਉਖਲਿ ਵਿਣਸੀ। ਮਾਸੁ ਖਾਨਿ ਗਲ ਵਿੱਢ ਕੈ ਹਾਲੁ ਤਿਨਾੜਾ ਕਉਣੁ ਹੋਵਸੀ। ਗਰਬੁ ਗਰੀਬੀ ਦੇਹ ਖੇਹ ਖਾਜੁ ਅਖਾਜੁ ਅਕਾਜੁ ਕਰਸੀ। ਜੀਗ ਆਇਆ ਸਭ ਕੋਇ ਮਰਸੀ॥੧੭॥

#### Pauri 17 (Bakari)

Sih pajūti bakarī maradī hoi har har hasī. Sihu puchhai visamādu hoi itu ausari kitu rahasi rahasī. Binau karendī bakarī putr asāde kichani khasī. Ak dhatūrā khādhiān kuhi kuhi khal ukhali viņasī. Māsu khāni gal vaḍhi kai hālu tinārā kauņu hovasī. Garabu garībī deh kheh khāju akhāju akāju karasī. Jagi āiā sabh koi marasī.

## Pauri 17 (She goat)

A goat was caught by a lion and while about to die, it gave out a horse-laugh. The surprised lion asked why it was so happy at such a moment (of its death). Humbly the goat replied that the testicals of our male progeny are crushed in order to castrate them. We eat only wild plants of arid regions yet our skin is peeled and pounded. I think about the plight of those (like you) who cut the throat of others and eat their flesh. The body of both of the proud and the humble will become dust ultimately, but, even then the body of the arrogant (lion) is inedible and that of the humble (goat) attains the status of edible. All who came to this world have to die ultimately.

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਗੁਰਮੁਖ)

ਚਰਣ ਕਵਲਂ ਰਹਰਾਸਿ ਕਰਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਪਰਗਾਸੀ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਪਾਖਾਕ ਹੋਇ ਲੇਖ ਅਲੇਖ ਅਮਰ ਅਬਿਨਾਸੀ। ਕਰਿ ਚਰਣੋਦਕੁ ਆਚਮਾਨ ਆਧਿ ਬਿਆਧਿ ਉਪਾਧਿ ਖਲਾਸੀ। ਗੁਰਮਤਿ ਆਪੁ ਗਵਾਇਆ ਮਾਇਆ ਅੰਦਰਿ ਕਰਨਿ ਉਦਾਸੀ। ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵਲੀਣੁ ਹੋਇ ਨਿਰੰਕਾਰ ਸਚ ਖੰਡਿ ਨਿਵਾਸੀ। ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅਗਾਧਿ ਬੋਧਿ ਅਕਥ ਕਥਾ ਅਚਰਜ ਗੁਰਦਾਸੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਆਸ ਨਿਰਾਸੀ॥੧੮॥

#### Pauri 18 (Gurmukh)

Charan kamal raharāsi kari gurmukhi sādh saṅgati paragāsī. Pairī pai pākhāk hoi lekh alekh amar abināsī. Kari charanodaku āchamān ādhi biādhi upādhi khalāsī. Gurmati āpu gavāiā māiā andari karani udāsī. Sabad surati liv līņu hoi nirankār sach khanḍi nivāsī. Abigati gati agādhi bodhi akath kathā acharaj guradāsī. Gurmukhi sukh phalu ās nirāsī.

## Pauri 18 (Gurmukh)

By remaining in and around the lotus feet, the *gurmukh* receives the light of the holy congregation. Worshipping the feet and becoming the dust of the feet one becomes detached, immortal and indestructible. Drinking the wash of the feet of *gurmukhs*, freedom from all physical mental and spiritual ailments is attained. Through the wisdom of the Guru they lose their ego and do not get absorbed in maya. Absorbing their consciousness in the word, they reside in the true abode (holy congregation) of the formless One. The tale of the servants of the Lord is unfathomable ineffable and unmanifest. Remaining indifferent to hopes is the pleasure fruit of the *gurmukhs*.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਸਤਿਸੰਗ ਨਿਰਦੋਖ ਨੂੰ ਵੀ ਤਾਰਦਾ ਹੈ)

ਸਣ ਵਣ ਵਾੜੀ ਖੇਤੁ ਇਕੁ ਪਰਉਪਕਾਰੁ ਵਿਕਾਰੁ ਜਣਾਵੈ। ਖਲ ਕਢਾਹਿ ਵਟਾਇ ਸਣ ਰਸਾ ਬੰਧਨੁ ਹੋਇ ਬਨ੍ਹਾਵੈ। ਖਾਸਾ ਮਲਮਲ ਸਿਰੀਸਾਫੁ ਸੂਤੁ ਕਤਾਇ ਕਪਾਹ ਵੁਣਾਵੈ। ਲਜਣੁ ਕਜਣੁ ਹੋਇ ਕੈ ਸਾਧੁ ਅਸਾਧੁ ਬਿਰਦੁ ਬਿਰਦਾਵੈ। ਸੰਗ ਦੇਖ ਨਿਰਦੇਖ ਮੋਖ ਸੰਗ ਸੁਭਾਉ ਨ ਸਾਧੁ ਮਿਟਾਵੈ। ਤ੍ਰਪੜੁ ਹੋਵੈ ਧਰਮਸਾਲ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਪਗ ਧੂੜਿ ਧੁਮਾਵੈ। ਕਟਿ ਕੁਟਿ ਸਣ ਕਿਰਤਾਸੁ ਕਰਿ ਹਰਿ ਜਸੁ ਲਿਖਿ ਪੁਰਾਣ ਸੁਣਾਵੈ। ਪਤਿਤ ਪੁਨੀਤ ਕਰੈ ਜਨ ਭਾਵੈ॥੧੯॥

#### Pauri 19 (Satisang niradokh nūn vī tāradā hai)

Saṇ vaṇ vāṇi khetu iku paraupakār vikāru jaṇāvai.
Khal kaḍhāhi vaṭāi saṇ rasā bandhanu hoi banhāvai.
Khāsā malamal sirīsāphu sūtu katāi kapāh vuṇāvai.
Lajaṇu kajaṇu hoi kai sādhu asādhu biradu biradāvai.
Saṅg dokh niradokh mokh saṅg subhāu na sādhu miṭāvai.
Trapaṇu hovai dharamasāl sādh saṅgati pag dhūṇi dhumāvai.
Kaṭi kuṭi saṇ kiratāsu kari hari jasu likhi purāṇ suṇāvai.
Patit punīt karai jan bhāvai.

## Pauri 19 (Holy congregation liberates even the knaves)

Hemp and cotton grow in the same field but the use of one is benevolent while the other one is put to evil use. After peeling off the hemp plant rope is made whose nooses are used to tie people in bondage. On the other hand, from cotton are made coarse cloth muslin and sirisāf. Cotton in the form of cloth covers the modesty of others and protects the dharma of sadhus as well as wicked persons. The sadhus even when they associate with the evil never repudiate their saintly nature. When the hemp transformed into coarse cloth is brought to the holy places for spreading in the holy congregation, it also becomes blest after coming in touch with the dust of the feet of the sadhus. Also, when after getting a thorough beating paper is made of it, the holy men write praises of the Lord on it and recite the same for others. The holy congregation makes the fallen ones also holy.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਸੰਗਤਿ ਦੇ ਗੁਣ)

ਪਥਰ ਚਿਤੁ ਕਠੋਰੁ ਹੈ ਚੂਨਾ ਹੋਵੈ ਅਗੀਂ ਦਧਾ। ਅਗ ਬੁਝੈ ਜਲੁ ਛਿੜਕਿਐ ਚੂਨਾ ਅਗਿ ਉਠੇ ਅਤਿ ਵਧਾ। ਪਾਣੀ ਪਾਏ ਵਿਹੁ ਨ ਜਾਇ ਅਗਨਿ ਨ ਛੁਟੈ ਅਵਗੁਣ ਬਧਾ। ਜੀਭੈ ਉਤੈ ਰਖਿਆ ਛਾਲੇ ਪਵਨਿ ਸੰਗਿ ਦੁਖ ਲਧਾ। ਪਾਨ ਸੁਪਾਰੀ ਕਥੁ ਮਿਲਿ ਰੰਗੁ ਸੁਰੰਗੁ ਸੰਪੂਰਣੁ ਸਧਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਸਾਧੁ ਹੋਇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਹਾਂ ਅਸਾਧ ਸਮਧਾ। ਆਪੂ ਗਵਾਇ ਮਿਲੈ ਪਲੂ ਅਧਾ ॥੨੦॥੨੫॥ ਪੰਝੀਹ॥

#### Pauri 20 (Sangati de gun)

Pathar chitu kathoru hai chūnā hovai agin dadhā.
Ag bujhai jali chhirakiai chūnā agi uthe ati vadhā.
Pāṇi pāe vihu na jāi agani na chhuṭai avaguṇ badhā.
Jibhai utai rakhiā chhāle pavani saṅgi dukh ladhā.
Pān suparī kathu mili raṅg suraṅgu sampūraṇu sadhā.
Sādh saṅgati mili sādhu hoi gurmukhi mahā asādh samadhā.
Āpu gavāi milai palu adhā.

## Pauri 20 (virtues of the holy congregation)

When the hard hearted stone is burnt, it turns into lime stone. sprinkling of water extinguishes fire but in the case of lime water produces great heat. Its poison does not go away even if water is thrown on it and its foul fire also remains in it. If put on tongue, it creates painful blisters. But getting the company of betel leaf, betel nut and catechu its colour becomes bright, beautiful and completely refined. Similarly joining the holy congregation and becoming holy men, the *gurmukhs* get rid of even the chronic ailments. When the ego is lost, God is visualized even in half a moment.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ)

ਸਤਿਗੁਰ ਸਚਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਪਾਤਿਸਾਹਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਸਿਰੰਦਾ।
ਸਚੈ ਤਖਤਿ ਨਿਵਾਸੁ ਹੈ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚ ਖੰਡਿ ਵਸੰਦਾ।
ਸਚੁ ਫ਼ਰਮਾਣੁ ਨੀਸਾਣੁ ਸਚੁ ਸਚਾ ਹੁਕਮੁ ਨ ਮੂਲਿ ਫਿਰੰਦਾ।
ਸਚੁ ਸਬਦੂ ਟਕਸਾਲ ਸਚੁ ਗੁਰ ਤੇ ਗੁਰ ਹੁਇ ਸਬਦ ਮਿਲੰਦਾ।
ਸਚੀ ਭਗਤਿ ਭੰਡਾਰ ਸਚੁ ਰਾਗ ਰਤਨ ਕੀਰਤਨੁ ਭਾਵੰਦਾ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚਾ ਪੰਥੁ ਹੈ ਸਚੁ ਦੋਹੀ ਸਚੁ ਰਾਜੁ ਕਰੰਦਾ।
ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਚੜ੍ਹਾਉ ਚੜ੍ਹੰਦਾ॥੧॥

## 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Mangalācharan)

Satigur sachā pātisāhu pātisāhā pātisāhu sirandā.
Sachai takhati nivāsu hai sādh sangati sach khandi vasandā.
Sachu phuramānu nīsānu sachu sachā hukamu na mūli phirandā.
Sachu sabadu ṭakasāl sachu gur te gur hui sabad milandā.
Sachī bhagati bhandār sachu rāg ratan kīratanu bhāvandā.
Gurumukhi sachā panthu hai sachu dohī sachu rāju karandā.
Vih ikīh chanhāu chanhandā.

## One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Invocation)

The true Guru is true emperor and He is creator of the emperor of the emperors. He sits on the throne of truth and resides in holy congregation, the abode of truth. Truth is His mark and truth He utters and His command is irrefutable. He whose Word is true and whose treasure is true, is attainable in the form of the word of the Guru. His devotion is true, His warehouse is true and He likes love and praise. The way of the gurmukhs is also true, their slogan is truth and their kingdom is also the kingdom of truth. The treader on this path, crossing the world goes on to meet the Lord.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ)

ਗੁਰ ਪਰਮੇਸਰ ਜਾਣੀਐ ਸਚੇ ਸਚਾ ਨਾਉ ਧਰਾਇਆ। ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਆਕਾਰੁ ਹੋਇ ਏਕੰਕਾਰੁ ਅਪਾਰੁ ਸਦਾਇਆ। ਏਕੰਕਾਰੁ ਸਬਦ ਧੁਨਿ ਓਅੰਕਾਰਿ ਅਕਾਰੁ ਬਣਾਇਆ। ਇਕਦੂ ਹੋਇ ਤਿਨਿ ਦੇਵ ਤਿਹੁ ਮਿਲਿ ਦਸ ਅਵਤਾਰ ਗਣਾਇਆ। ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸੁ ਹੈ ਓਹੁ ਵੇਖੇ ਓਨ੍ਹਾ ਨਦਰਿ ਨ ਆਇਆ। ਸੇਖ ਨਾਗ ਸਿਮਰਣੁ ਕਰੈ ਨਾਵਾ ਅੰਤੁ ਬਿਅੰਤੁ ਨ ਪਾਇਆ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਨਾਉ ਮਨਿ ਭਾਇਆ॥੨॥

#### Pauri 2 (Mangalācharan)

Gur paramesaru jāṇīai sache sachā nāu dharāiā. Nirankāru ākāru hoi ekankāru apāru sadāiā. Ekankārahu sabad dhuni Oankār akāru baṇāiā. Ikdū hoi tini dev tihu mili das avatār gaṇāiā. Ādi pūrakhu ādesu hai ohu vekhai onā nadari na āiā. Sekh nāg simaraṇu karai nāvā antu biantu na pāiā. Gurmukhi sachu nāu mani bhāiā.

## Pauri 2(Invocation)

The Guru ought to be known as the Supreme Lord because only that true being has adopted the true name (of the Lord). The formless Lord has made His self known in the form of Ekankār, the one boundless Being. From Ekankār came up Oankār, the Word vibration which further came to be known as the world, full of names and forms. From the one Lord came out three gods (Brahmā, Viṣṇu and Maheśa) who further got themselves counted among the ten incarnations (of the supreme Being). I salute this primal Being who sees them all but is Himself invisible. The mythical snake (Śeṣanāg) recites and remembers Him through His myriad names but even then knows nothing about His ultimate extent. The true name of the same Lord is loved by gurmukhs.

# ਪਉੜੀ ੩(ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੀ ਉਸਤਤਿ)

ਅੰਬਰੁ ਧਰਤਿ ਵਿਛੋੜਿਅਨੁ ਕੁਦਰਤਿ ਕਰਿ ਕਰਤਾਰ ਕਹਾਇਆ। ਧਰਤੀ ਅੰਦਰਿ ਪਾਣੀਐ ਵਿਣੁ ਥੰਮਾਂ ਆਗਾਸੁ ਰਹਾਇਆ। ਇੰਨ੍ਹਣ ਅੰਦਰਿ ਅਗਿ ਧਰਿ ਅਹਿਨਿਸਿ ਸੂਰਜੁ ਚੰਦੁ ਉਪਾਇਆ। ਛਿਅ ਰੁਤਿ ਬਾਰਹ ਮਾਹ ਕਰਿ ਖਾਣੀ ਬਾਣੀ ਚਲਤੁ ਰਚਾਇਆ। ਮਾਣਸ ਜਨਮੁ ਦੁਲੰਭੁ ਹੈ ਸਫਲੁ ਜਨਮੁ ਗੁਰੁ ਪੂਰਾ ਪਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਸਹਜਿ ਸਮਾਇਆ॥੩॥

#### Pauri 3 (Vāhigurū di usatati)

Ambaru dharati vichhorianu kudarati kari karatār kahāiā. Dharatī andari paṇīai viņu thammān āgāsu rahāiā. Innhaṇ andari agi dhari ahinis sūraju chandu upāiā. Chhia ruti bārah māh kari khāṇī bāṇi chalatu rachhāiā. Māṇas janamu dulambhu hai saphal janamu guru pūrā pāiā. Sādh saṅgati mili sahaji samāiā.

#### Pauri 3 (Praises of the Wondrous Guru - the Lord)

God has stabilized earth and sky separately and for His this power He is known as the creator. He has settled earth in water and without props the sky He has placed in a stable position. Putting fire in the fuel He has created sun and moon shining day and night. Making six seasons and twelve months He has undertaken the sport of creating four mines and four speeches. Human life is rare and whosoever has found the perfect Guru, his life has become blessed. Meeting the holy congregation man is absorbed in equipoise.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਦਾ ਉਪਕਾਰ)

ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਚੁ ਦਾਤਾਰੁ ਹੈ ਮਾਣਸ ਜਨਮੁ ਅਮੋਲੂ ਦਿਵਾਇਆ।
ਮੂਹੁ ਅਖੀ ਨਕੁ ਕੰਨੁ ਕਰਿ ਹਥ ਪੈਰ ਦੇ ਚਲੈ ਚਲਾਇਆ।
ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਿ ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦਿੜਾਇਆ।
ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੈ ਨਾਵਣਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਜਪੁ ਗੁਰਮੰਤੁ ਜਪਾਇਆ।
ਰਾਤਿ ਆਰਤੀ ਸੋਹਿਲਾ ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਉਦਾਸ਼ ਰਹਾਇਆ।
ਮਿਠਾ ਬੋਲਣੁ ਨਿਵਿ ਚਲਣੁ ਹਥਹੁ ਦੇਇ ਨ ਆਪੁ ਗਣਾਇਆ।
ਚਾਰਿ ਪਦਾਰਥ ਪਿਛੈ ਲਾਇਆ॥।।।।

#### Pauri 4 (Satiguru dā upakār)

Satiguru sachu dātāru hai māṇas janamu amolu divāiā. Mūhu akhī naku kannu kari hath pair de chalai chalāiā. Bhāu bhagati upadesu kari nāmu dānu isanānu dirāiā. Amrit velai nāvaṇā gurmukhi japu gurmantu japāiā. Rāti āratī sohilā māiā vichi udāsu rahāiā. Miṭhā bolaṇu nivi chalaṇu hathahu dei na āpu gaṇāiā. Chāri padhārathi pichhai pāiā.

## Pauri 4 (Benevolence of the true Guru)

The true Guru is truly benevolent as he has granted us the human life. Mouth, eyes, nose, ears He created and has given feet so that the individual could move around. Preaching loving devotion, the true Guru has bestowed on the people steadfastness in remembering the Lord, ablution and charity. In ambrosial hours the gurmukhs undertake to inspire themselves and others to bathe and recite the mantra of the Guru. In the evening, instructing the recitation of  $\bar{A}rati$  and  $Sohil\bar{a}$ , the true Guru has inspired people to remain detached even amidst maya. The Guru has preached people to speak mildly, to conduct themselves humbly and to not to get noticed even after giving something to others. This way the true Guru has made all the four ideals (dharma, arth,  $k\bar{a}m$  and moks) of life to follow him.

:: ;

# ਪਉੜੀ ਪ (ਗੁਰੂ ਉਸਤਤਿ)

ਸਤਿਗੁਰੁ ਵਡਾ ਆਖੀਐ ਵਡੇ ਦੀ ਵਡੀ ਵਡਿਆਈ। ਓਅੰਕਾਰਿ ਅਕਾਰੁ ਕਰਿ ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਨ ਕੀਮਤਿ ਪਾਈ। ਇਕ ਵਰਭੰਡੁ ਅਖੰਡੁ ਹੈ ਜੀਅ ਜੰਤ ਕਰਿ ਰਿਜਕੁ ਦਿਵਾਈ। ਲੂੰਅ ਲੂੰਅ ਵਿਚਿ ਰਖਿਓਨੁ ਕਰਿ ਵਰਭੰਡ ਕਰੋੜਿ ਸਮਾਈ। ਕੇਵਡੁ ਵਡਾ ਆਖੀਐ ਕਵਣ ਥਾਉ ਕਿਸੁ ਪੁਛਾਂ ਜਾਈ। ਅਪੜਿ ਕੋਇ ਨ ਹੰਘਈ ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਆਖਣ ਆਖਿ ਸੁਣਾਈ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਮੂਰਤਿ ਪਰਗਟੀ ਆਈ॥੫॥

#### Pauri 5 (Guru usatati)

Satiguru vaḍā ākhīai vaḍe dī vaḍī vaḍiāī.
Oankāri akāri kari lakh darīāu na kīmati pāī.
Ik varabhaṇḍu akhaṇḍu hai jīa jant kari rijaku divāī.
Kevaḍu vaḍā ākhīai kavaṇ thāu kisu puchhān jāī.
Apaṇi koi na haṅghaī suṇi suṇi ākhaṇ ākhi suṇāī.
Satiguru mūrati paragaṭī āī.

#### Pauri 5 (Praises of the Guru)

The true Guru is called great and the glory of the great is also great. Oankār has assumed the form of the world and millions of life-streams could not know about His grandeur. The One Lord uninterruptedly is pervading the whole universe and provides livelihood to all creatures. That Lord has subsumed crores of universes in His each trichome. How His expanse may be explained and whom should one ask as to where He resides. None can reach Him; all talk about Him is on the basis of hearsay. That Lord has become manifest in the form of the true Guru.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਗੁਰੂ ਉਸਤਤਿ)

ਧਿਆਨੁ ਮੂਲੁ ਗੁਰ ਦਰਸਨੋ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮੁ ਜਾਣਿ ਜਾਣੋਈ। ਪੂਜ ਮੂਲ ਸਤਿਗੁਰ ਚਰਣ ਕਰਿ ਗੁਰਦੇਵ ਸੇਵ ਸੁਖ ਹੋਈ। ਮੰਤ੍ਰ ਮੂਲੁ ਸਤਿਗੁਰੁ ਬਚਨ ਇਕ ਮਨਿ ਹੋਇ ਅਰਾਧੇ ਕੋਈ। ਮੋਖ ਮੂਲੁ ਕਿਰਪਾ ਗੁਰੂ ਜੀਵਨੁ ਮੁਕਤਿ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਸੋਈ। ਆਪੁ ਗਣਾਇ ਨ ਪਾਈਐ ਆਪੁ ਗਵਾਇ ਮਿਲੈ ਵਿਰਲੋਈ। ਆਪੁ ਗਵਾਏ ਆਪ ਹੈ ਸਭ ਕੋ ਆਪਿ ਆਪੇ ਸਭੁ ਕੋਈ। ਗੁਰੂ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਰੂ ਹੋਈ॥੬॥

#### Pauri 6 (Guru usatati)

Dhiānu mūlu gur darasano pūran brahamu jāṇi jāṇoī. Pūj mūl satiguru charaṇ kari gurdev sev sukh hoī. Mantr mūlu satiguru bachan ik mani hoi arādhai koī. Mokh mūlu kirapā gurū jīvanu mukati sādh saṅgi soī. Āpu gaṇāi na pāīaī āpu gavāi milai viraloī. Āpu gavāi āp hai sabh ko āpi āpe sabhu koī. Guru chelā chelā guru hoī.

## Pauri 6 (Praises of the Guru)

The glimpse of the Guru is the basis of meditation because Guru is Brahm and this fact is known to a rare one. The feet of true Guru, the root of all delights, should be worshipped and only then the delight would be atttained. The instructions of the true Guru is the basic formula (mantra) whose adoration with single minded devotion is undertaken by rare one. The basis of liberation is the grace of the Guru and one attains liberation in life in the holy congregation alone. Making oneself noticed none can attain the Lord and even shedding the ego any rare one meets Him. He who annihilates his ego, in fact, is the Lord Himself; he knowns everyone as his form and all accept him as their form. This way that individual in the form of Guru becomes disciple and the disciple is turned to be Guru.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਚਾਰ ਜੁਗਾਂ ਦੇ ਧਰਮ)

ਸਤਿਜ਼ਗਿ ਪਾਪ ਕਮਾਣਿਆ ਇਕਸ ਪਿਛੈ ਦੇਸ਼ੁ ਦੁਖਾਲਾ। ਤ੍ਰੇਤੈ ਨਗਰੀ ਪੀੜੀਐ ਦੁਆਪੁਰਿ ਪਾਪੁ ਵੰਸ਼ੁ ਕੋ ਦਾਲਾ। ਕਲਿਜ਼ਗਿ ਬੀਜੈ ਸੋ ਲੁਣੈ ਵਰਤੈ ਧਰਮ ਨਿਆਉ ਸੁਖਾਲਾ। ਫਲੈ ਕਮਾਣਾ ਤਿਹੁ ਜੁਗੀ ਕਲਿਜ਼ਗਿ ਸਫਲੁ ਧਰਮੁ ਤਤਕਾਲਾ। ਪਾਪ ਕਮਾਣੈ ਲੇਪੁ ਹੈ ਚਿਤਵੈ ਧਰਮ ਸੁਫਲੁ ਫਲ ਵਾਲਾ। ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਗੁਰਪੁਰਬ ਕਰਿ ਬੀਜਨਿ ਬੀਜ਼ੁ ਸਚੀ ਧਰਮਸਾਲਾ। ਸਫਲ ਮਨੋਰਥ ਪੂਰਣ ਘਾਲਾ॥੭॥

#### Pauri 7 (Chār jugān de dharam)

Satijugi pāp kamāṇiā ikas pichhai desu dukhālā.
Tretai nagarī piriāi duāpuri pāpu vansu ko dālā.
Kalijugi bijai so luṇai varatai dharam niāu sukhālā.
Phalai kamāṇā tihu jugin kalijugi saphal dharamu tatakālā.
Pāp kamāṇai lepu hai chitavai dharam suphalu phal vālā.
Bhāi bhagati gur pūrāb kari bijani biju sachī dharamasālā.
Saphal manorath pūraṇ ghālā.

## Pauri 7 (Conduct of the four Ages)

In satyug, the whole country suffered due to the evil deeds of even one individual. In tretayug, the evil committed by one, made the whole city suffer and in dvāpar the whole family underwent the pains. Simple is the justice of kaliyug; here only he reaps who sows. In other three yugs, the fruit of the action was earned and accumulated but in kaliyug, one gets the fruit of dharma immediately. Something happens only after doing something in the kaliyug but even the thought of dharma gives the happy fruit in it. The gurmukhs, contemplating on the wisdom of Guru and the loving devotion, sow the seed in earth, the true abode of truth. They succeed in their practice and objective.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਕਲਿਜੁਗ ਦਾ ਧਰਮ)

ਸਤਿਜ਼ੁਗਿ ਸਤਿ ਤ੍ਰੇਤੈ ਜ਼ੁਗਾ ਦੁਆਪਰਿ ਪੂਜਾ ਬਹਲੀ ਘਾਲਾ। ਕਲਿਜ਼ੁਗਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਨਾਉਂ ਲੈ ਪਾਰਿ ਪਵੈ ਭਵਜਲ ਭਰਨਾਲਾ। ਚਾਰਿ ਚਰਣ ਸਤਿਜ਼ੁਗੈ ਵਿਚਿ ਤ੍ਰੇਤੈ ਚਉਥੈ ਚਰਣ ਉਕਾਲਾ। ਦੁਆਪੁਰਿ ਹੋਇ ਪੈਰ ਦੁਇ ਇਕਤੈ ਪੈਰ ਧਰੰਮੁ ਦੁਖਾਲਾ। ਮਾਣੂ ਨਿਮਾਣੈ ਜਾਣਿ ਕੈ ਬਿਨਉ ਕਰੈ ਕਰਿ ਨਦਰਿ ਨਿਹਾਲਾ। ਗੁਰ ਪੂਰੇ ਪਰਗਾਸੁ ਕਰਿ ਧੀਰਜ਼ ਧਰਮ ਸਚੀ ਧਰਮਸਾਲਾ। ਆਪੇ ਖੇਤੁ ਆਪੇ ਰਖਵਾਲਾ॥੮॥

#### Pauri 8 (Kalijug dā dharam)

Satijugi sati tretai jugā duāpari pūjā bahalī ghālā.
Kalijugi gurmukhi nāun lai pāri pavai bhavajal bharanālā.
Chāri charan satijugai vichi tretai chauthai charan ukālā.
Duāpuri hoe pair dui ikatai pair dharammu dukhālā.
Māņu nimāṇai jāṇi kai binau karai kari nadari nihālā.
Guru pūrai paragāsu kari dhīraju dharam sachī dharamasālā.
Āpe khetu āpe rakhavālā.

## Pauri 8 (Conduct in the Kaliyug)

In satyug the truth, in tretā and dvāpar worship and ascetice discipline were in vogue. The gurmukhs, in kaliyug go across the world-ocean by repeating the name of the Lord. Dharma had four feet in the satyug but in tretā, the fourth foot of dharma was made cripple. In dvāpar only two feet of dharma survived and in kaliyug the dharma stands only on one foot to undergo the sufferings. Considering the Lord as the strength of the powerless ones, it (dharma) started praying for the liberation through the grace of the Lord. The Lord manifesting in the form of the perfect Guru created the true abode of fortitude and the dharma. Himself is the field (of creation) and Himself its protector.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਜਿੱਤ ਕੇ ਹਾਰਨਾ)

ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਭਾਉ ਤਿਨ ਨਾਹਿ ਭਉ ਮੁਚ ਭਉ ਅਗੈ ਨਿਭਵਿਆਹਾ। ਅਗਿ ਤਤੀ ਜਲ ਸੀਅਲਾ ਨਿਵ ਚਲੈ ਸਿਰੁ ਕਰੈ ਉਤਾਹਾ। ਭਰਿ ਡੁਬੈ ਖਾਲੀ ਤਰੈ ਵਜਿ ਨ ਵਜੈ ਘੜੈ ਜਿਵਾਹਾ। ਅੰਬ ਸੁਫਲ ਫਲਿ ਝੁਕਿ ਲਹੈ ਦੁਖ ਫਲੁ ਅਰੰਡੁ ਨ ਨਿਵੈ ਤਲਾਹਾ। ਮਨੁ ਪੰਖੇਰੂਧਾਵਦਾ ਸੰਗਿ ਸੁਭਾਇ ਜਾਇ ਫਲ ਖਾਹਾ। ਧਰ ਤਰਾਜੂ ਤੋਲੀਐ ਹਉਲਾ ਭਾਰਾ ਤੋਲੁ ਤੁਲਾਹਾ। ਜਿਣਿ ਹਾਰੈ ਹਾਰੈ ਜਿਣੈ ਪੈਰਾ ਉਤੇ ਸੀਸ਼ ਧਰਾਹਾ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਜਗ ਪੈਰੀ ਪਾਹਾ॥੯॥

#### Pauri 9 (Jitt ke hāranā)

Jinhān bhāu tin nāhi bhau muchu bhau agai nibhaviāhā.
Agi tatī jal sīalā niv chalai siru karai utāhā.
Bhari dubai khālī tarai vaji na vajai ghaṇai jivāhā.
Amb suphal phali jhuki lahai dukh phalu araṇḍu na nivai talāhā.
Manu pankherū dhāvadā saṅgi subhāi jāi phal khāhā.
Dhari tārājū toliai haulā bhārā tolu tulāhā.
Jiṇi hārai hārai jiṇai pairā ute sīsu dharāhā.
Pairī pai jag pairī pāhā.

## Pauri 9 (Winning by losing)

They are not scared of anybody who have cherished the love of the Lord and those who are devoid of the fear of Lord remain scared in the court of Lord. Since it keeps its head high, the fire is hot and because the water flows down wards, it is cold. The filled up pitcher drowns and makes no sound and the empty one not only goes on swimming, it rather makes the noise also (likewise is the egotist and the egoless one, the latter absorbing in loving devotion gets liberated and the former goes on tossing upon the waves of the world ocean). Being full of fruits, the mango tree bends down in humility but the castor tree being full of bitter fruits never bows in humility. The mind-bird keeps flying and according to its nature picks up the fruits. On the scale of justice, the light and the heavy are weighed (and good and bad are differentiated). He who looks to be winning here loses in the court of the Lord and likewise the loser here wins there. All bow at his feet. The individual first falls at the feet (of Guru) and then he makes all to fall at his feet.

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਜੇਹਾ ਭਾਉ ਤੇਹਾ ਫਲ)

ਸਚੁ ਹੁਕਮੁ ਸਚੁ ਲੇਖੁ ਹੈ ਸਚੁ ਕਾਰਣੁ ਕਰਿ ਖੇਲੁ ਰਚਾਇਆ। ਕਾਰਣੁ ਕਰਤੇ ਵਸਿ ਹੈ ਵਿਰਲੈ ਦਾ ਓਹੁ ਕਰੈ ਕਰਾਇਆ। ਸੋ ਕਿਹੋ ਹੋਰੁ ਨ ਮੰਗਈ ਖਸਮੈ ਦਾ ਭਾਣਾ ਤਿਸੁ ਭਾਇਆ। ਖਸਮੈ ਏਵੈ ਭਾਵਦਾ ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਹੋਇ ਬਿਰਦੁ ਸਦਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਲਿਵ ਕਾਰਣੁ ਕਰਤਾ ਕਰਦਾ ਆਇਆ। ਬਾਲ ਸੁਭਾਇ ਅਤੀਤ ਜਗਿ ਵਰ ਸਰਾਪ ਦਾ ਭਰਮੁ ਚੁਕਾਇਆ। ਜੇਹਾ ਭਾਉ ਤੇਹੋ ਫਲੂ ਪਾਇਆ॥੧੦॥

#### Pauri 10 (Jehā bhāu tehā phal)

Sachu hukamu sachu lekhu hai sachu kāraņu kari kheli rachāiā. Kāraņu karate vasi hai viralai dā ohu karai karāiā. So kihu horu na mangai khasamai dā bhānā tisu bhāiā. Khasamai evai bhāvadā bhagati vachhalu hui biradu sadāiā. Sādh sangati gur sabadu liv kāraņu karatā karadā āiā. Bāl subhāi atit jagi var sarāp dā bharamu chukāiā Jehā bhāu teho phalu pāiā.

## Pauri 10 (One gets what one desires)

The order of the Lord is true, His writ is true and from the true cause He has created the creation as His sport. All the causes are under the control of the creator but He accepts the deeds of any rare devotee. The devotee who has loved the will of the Lord, does not beg anything from any one else. Now the Lord also loves to accept the prayer of the devotee because protection of the devotee is His nature. The devotees who keep their consciousness absorbed in the Word in the holy congregation, know well that the creator Lord is the perennial cause of all causes. The devotee like the innocent child remains detached from the world and keeps himself free from delusions of boons and curses. He receives the fruit in accordance with his desert.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਔਗਣ ਦਾ ਗੁਣ ਕਰਨਾ)

ਅਉਗੁਣ ਕੀਤੇ ਗੁਣ ਕਰੈ ਸਹਜਿ ਸੁਭਾਉ ਤਰੋਵਰ ਹੰਦਾ। ਵਢਣ ਵਾਲਾ ਛਾਉ ਬਹਿ ਚੰਗੇ ਦਾ ਮੰਦਾ ਚਿਤਵੰਦਾ। ਫਲ ਦੇ ਵਟ ਵਗਾਇਆਂ ਵਢਣ ਵਾਲੇ ਤਾਰਿ ਤਰੰਦਾ। ਬੇਮੁਖ ਫਲ ਨਾ ਪਾਇਦੇ ਸੇਵਕ ਫਲ ਅਣਗਣਤ ਫਲੰਦਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਵਿਰਲਾ ਜਾਣੀਐ ਸੇਵਕੁ ਸੇਵਕ ਸੇਵਕ ਸੰਦਾ। ਜਗੁ ਜੋਹਾਰੇ ਚੰਦ ਨੋ ਸਾਇਰ ਲਹਰਿ ਅਨੰਦੁ ਵਧੰਦਾ। ਜੋ ਤੇਰਾ ਜਗੁ ਤਿਸ ਦਾ ਬੰਦਾ॥੧੧॥

#### Pauri 11 (Augun dā gun karanā)

Auguņ kite guņ karai sahaji subhāu tarovar handā. Vaḍhaṇ vālā chhāu bahi chaṅge dā mandā chitavandā. Phal de vaṭ vagāiān vaḍhaṇ vāle tāri tarandā. Bemukh phal na pāide sevak phal aṇagaṇat phalandā. Gurumukhi viralā jāṇiai sevaku sevak sevak sandā. Jagu johāre chand no sāir lahari anandu vadhandā. Jo terā jagu tis dā bandā.

## Pauri 11 (Making of the virtue from the evil)

The tree being in equipoise does good even to the evil doer. The tree cutter sits under the shade of the same and thinks evil of that benevolent one. It gives fruits to the stone throwers and boat to the cutters to get them across. The individuals opposed to the Guru do not get fruit and the servants receive infinite reward. Any rare gurmukh is known in this world who serves the servants of the Lord's servants. The second day moon is saluted by all and the ocean also becoming glad throws its waves towards it. O Lord! the whole world becomes his who is yours own.

# ਪਉੜੀ ੧੨ (ਕਮਾਦ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

ਜਿਉ ਵਿਸਮਾਦੁ ਕਮਾਦੁ ਹੈ ਸਿਰ ਤਲਵਾਇਆ ਹੋਇ ਉਪੰਨਾ। ਪਹਿਲੇ ਖਲ ਉੱਖਲਿਕੈ ਟੋਟੇ ਕਰਿ ਕਰਿ ਭੰਨਣਿ ਭੰਨਾ। ਕੋਲੂ ਪਾਇ ਪੀੜਾਇਆ ਰਸ ਟਟਰਿ ਕਸ ਇੰਨਣ ਵੰਨਾ। ਦੁਖ ਸੁਖ ਅੰਦਰਿ ਸਬਰੁ ਕਰਿ ਖਾਏ ਅਵਟਣੁ ਜਗ ਧੰਨ ਧੰਨਾ। ਗੁੜੁ ਸਕਰੁ ਖੰਡੁ ਮਿਸਰੀ ਗੁਰਮੁਖ ਸੁਖ ਫਲੁ ਸਭ ਰਸ ਬੰਨਾ। ਪਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਪੀਵਣਾ ਮਰਿ ਮਰਿ ਜੀਵਣੁ ਥੀਵਣੁ ਗੰਨਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਬੋਲ ਅਮੋਲ ਰਤੰਨਾ॥੧੨॥

## Pauri 12 (Kamād dā drisaţānt)

Jiu visamādu kamādu hai sir talavāiā hoi upannā.
Pahile khal ukhalikai tote kari kari bhannaņi bhannā.
Kolū pāi pirāiā ras tatari kas innaņ vannā.
Dukh sukh andari sabaru kari khāe avaṭanu jag dhann dhannā.
Guru sakaru khaṇḍu misarī gurmukh sukh phalu sabh ras bannā.
Piram piālā pīvaṇā mari mari jīvaṇu thīvaṇu gannā.
Gurmukhi bol amol ratannā.

## Pauri 12 (The example of the sugarcane)

Nature of sugarcane is wondrous: it takes birth head down. First its skin is peeled off and it is cut into pieces. Then it is crushed in cane crusher; its juice is boiled in a cauldren and the bagasse is burnt as fuel. It remains contented in joys and sufferings alike and after getting boiled is called blest in the world. Attaining the pleasure fruit, like gurmukh, it becomes the base of jaggery, sugar and crystal sugar. Death after quaffing the cup of love is similar to the life of sugarcane which after getting crushed becomes alive. Sayings of gurmukhs are invaluable like jewels.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਗੁਰ ਦਰੀਆਉ)

ਗੁਰ ਦਰੀਆਉ ਅਮਾਉ ਹੈ ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਸਮਾਉ ਕਰੰਦਾ। ਇਕਸ ਇਕਸ ਦਰੀਆਉ ਵਿਚਿ ਲਖ ਤੀਰਥ ਦਰੀਆਉ ਵਹੰਦਾ। ਇਕਤੁ ਇਕਤੁ ਵਾਹੜੈ ਕੁਦਰਤਿ ਲਖ ਤਰੰਗ ਉਠੰਦਾ। ਸਾਇਰ ਸਣੁ ਰਤਨਾਵਲੀ ਚਾਰਿ ਪਦਾਰਥੁ ਮੀਨ ਤਰੰਦਾ। ਇਕਤੁ ਲਹਿਰ ਨ ਪੁਜਨੀ ਕੁਦਰਤਿ ਅੰਤੁ ਨ ਅੰਤ ਲਹੰਦਾ। ਪਿਰਮ ਪਿਆਲੇ ਇਕ ਬੂੰਦ ਗੁਰਮੁਖ ਵਿਰਲਾ ਅਜਰੁ ਜਰੰਦਾ। ਅਲਖ ਲਖਾਇ ਨ ਅਲਖੂ ਲਖੰਦਾ॥੧੩॥

#### Pauri 13 (Gur dariāu)

Guru dariāu amāu hai lakh dariāu samāu karandā. Ikas ikas dariāu vichi lakh tirath dariāu vahandā. Ikatu ikatu vāhaṇai kudarati lakh taraṅg uṭhandā. Sāir saṇu ratanāvali chāri padārathu mīn tarandā. Ikatu lahir na pujanī kudarati antu na antu lahandā. Piram piāle ik būnd gurmukh viralā ajaru jarandā. Alakh lakhāi na alakhu lakhandā.

## Pauri 13 (Guru ocean)

Guru is such an immeasurable ocean that millions of rivers are absorbed in it. Millions of pilgrimage centres are there on each river and in each stream millions of waves are raised by nature. In that Guru-ocean myriad jewels and all the four ideals (dharma, arth, kām and mokṣ) moves around in the form of fish. All these things are not equal even to one wave (one sentence) of the Guru-ocean. The mystery of the extent of His power is unknowable. The unbearable drop of the cup of love can be cherished by any rare gurmukh. The Guru himself sees that imperceptible Lord, who is not visible to others.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਈਸ਼ਵਰ ਬੇਅੰਤ ਹੈ)

ਬ੍ਰਹਮੇ ਥਕੇ ਬੇਦ ਪੜਿ ਇੰਦ੍ਰ ਇੰਦਾਸਣ ਰਾਜੁ ਕਰੰਦੇ। ਮਹਾਂਦੇਵ ਅਵਧੂਤ ਹੋਇ ਦਸ ਅਵਤਾਰੀ ਬਿਸਨੂ ਭਵੰਦੇ। ਸਿਧ ਨਾਥ ਜੋਗੀਸਰਾਂ ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਨ ਭੇਵ ਲਹੰਦੇ। ਤਪੇ ਤਪੀਸੁਰ ਤੀਰਥਾਂ ਜਤੀ ਸਤੀ ਦੇਹ ਦੁਖ ਸਹੰਦੇ। ਸੇਖਨਾਗ ਸਭ ਰਾਗ ਮਿਲਿ ਸਿਮਰਣੂ ਕਰਿ ਨਿਤਿ ਗੁਣ ਗਾਵੰਦੇ। ਵਡਭਾਗੀ ਗੁਰਸਿਖ ਜਗਿ ਸਬਦੂ ਸੁਰਤਿ ਸਤਸੰਗਿ ਮਿਲੰਦੇ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਅਲਖੂ ਲਖੰਦੇ॥੧੪॥

## Pauri 14 (Isvar beant hai)

Brahame thake bed paṇi Indr indrāsaṇ rāju karande.
Mahādev avadhūt hoi das avatārī Bisanu bhavande.
Sidh nāth jogīsarān devī dev na bhev lahande.
Tape tapīsar tīrathān jatī satī deh dukh sahande.
Sekhanāg sabh rāg mili simaraṇu kari nit guṇ gāvande.
Vaḍabhāgī gursikh jagi sabadu surati satsaṅgi milande.
Gurmukhi sukh phal alakhu lakhande.

## Pauri 14 (God is infinite)

Many Brahmās reciting Vedas and many Indrs ruling the kingdoms got tired. Mahādev becoming recluse and Viṣnu assuming ten incarnations roamed hither and thither. Siddhs, nāths, chiefs of the yogis, gods and goddesses could not know the mystery of that Lord. Ascetics, the people going to pilgrimage centres, celebates and numerous satis in order to know Him suffer through their bodies. Śeṣanāg also along with all musical measures remembers and praises Him. In this world only gurmukhs are fortunate who merging their consciousness in the Word gather in holy congregation. Gurmukhs only, become face to face with that imperceptible Lord and attain the fruit of delight.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਨਿੰਮ੍ਰਤਾ ਦਾ ਗੁਣ)

ਸਿਰ ਤਲਵਾਇਆ ਬਿਰਖੁ ਹੈ ਹੋਇ ਸਹਸ ਫਲ ਸੁਫਲ ਫਲੰਦਾ। ਨਿਰਮਲੁ ਨੀਰੁ ਵਖਾਣੀਐ ਸਿਰੁ ਨੀਵਾਂ ਨੀਵਾਣਿ ਚਲੰਦਾ। ਸਿਰੁ ਉਚਾ ਨੀਵੇਂ ਚਰਣ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੈਰੀ ਸੀਸੁ ਪਵੰਦਾ। ਸਭਦੂ ਨੀਵੀ ਧਰਤਿ ਹੋਇ ਅਨੁ ਧਨੁ ਸਭੁ ਸੈਸਾਰੁ ਸਹੰਦਾ। ਧੰਨੁ ਧਰਤੀ ਓਹੁ ਥਾਉ ਧੰਨੁ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਸਾਧੂ ਪੈਰੁ ਧਰੰਦਾ। ਚਰਣ ਧੂੜਿ ਪਰਧਾਨ ਕਰਿ ਸੰਤ ਵੇਦ ਜਸੁ ਗਾਵਿ ਸੁਣੰਦਾ। ਵਡਭਾਗੀ ਪਾਖਾਕ ਲਹੰਦਾ॥੧੫॥

#### Pauri 15 (Nimratā dā gun)

Sir talavāiā birakhu hai hoi sahas phal suphal phalandā.
Niramalu nīru vakhāṇīai siru nīvān nīvāṇi chalandā.
Siru uchā nīven charaṇ gurmukhi pairī sīsu pavandā.
Sabhadū nīvī dharati hoi anu dhanu sabhu saisāru sahandā.
Dhannu dharatī ohu thāu dhannu gurusikh sādhū pair dharandā.
Charaṇ dhūṇi paradhān kari sant ved jasu gāvi suṇandā.
Vaḍabhāgī pākhāk lahandā.

## Pauri 15 (Merits of humility)

The head (root) of the tree remains downwards and there for it is laden with flowers and fruit. The water is known as pure because it flows downward. The head is higher and the feet lower but even then the head bows on the feet of the *gurmukh*. The lowest is the earth which bears the burden of the whole world and of the wealth in it. That land and that place is blest where the Guru, the Sikh and the holymen put their feet. That the dust of the feet of the saints is the highest is told even by the Vedas. Any fortunate one attains the dust of the feet.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਪੂਰਣ ਗੁਰੂ ਹੈ)

ਪੂਰਾ ਸਤਿਗੁਰੁ ਜਾਣੀਐ ਪੂਰੇ ਪੂਰਾ ਠਾਟੁ ਬਣਾਇਆ।
ਪੂਰੇ ਪੂਰਾ ਤੋਲ ਹੈ ਘਟੈ ਨ ਵਧੈ ਘਟਾਇ ਵਧਾਇਆ।
ਪੂਰੇ ਪੂਰੀ ਮਤਿ ਹੈ ਹੋਰਸੁ ਪੁਛਿ ਨ ਮਤਾ ਪਕਾਇਆ।
ਪੂਰੇ ਪੂਰਾ ਮੰਤੁ ਹੈ ਪੂਰਾ ਬਚਨੁ ਨ ਟਲੈ ਟਲਾਇਆ।
ਸਭੇ ਇਛਾ ਪੂਰੀਆ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਪੂਰਾ ਪਾਇਆ।
ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਉਲੰਘਿਕੈ ਪਤਿ ਪਉੜੀ ਚੜ੍ਹਿ ਨਿਜ ਘਰਿ ਆਇਆ।
ਪੂਰੇ ਪੂਰਾ ਹੋਇ ਸਮਾਇਆ॥੧੬॥

# Paurī 16 (Gurū Nānak Dev pūraņ gurū hai) Purā satiguru jāņiai pūre pūrā thātu baṇāiā.

Pūre pūrā tolu hai ghaṭai na vadhai ghaṭāi vadhāiā. Pūre pūrī mati hai horasu puchhi na matā pakāiā. Pūre pūrā mantu hai pūrā bachanu na ṭalai ṭalāiā. Sabhe ichhā pūrīā sādh saṅgati mili pūrā pāiā. Vih ikih ulanghikai pati paurī charhi nij ghari āiā. Pūre pūrā hoi samāiā.

## Pauri 16 (The perfect Guru)

The perfect true Guru is known in his majestic form. Perfect is the justice of the perfect Guru to which nothing can be added nor reduced from. The wisdom of the perfect Guru is perfect and he makes up his mind with out asking for other's counsel. The mantra of the perfect is perfect and his command cannot be avoided. All desires are fulfilled when joining the holy congregation, one meets the perfect Guru. Crossing all calculations the Guru has climbed the ladder of honour to reach his own loft. Becoming perfect he has merged in that perfect Lord.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਜਾਗਤਾ ਹੈ ਦੇਵ)

ਸਿਧ ਸਾਧਿਕ ਮਿਲਿ ਜਾਗਦੇ ਕਰਿ ਸਿਵਰਾਤੀ ਜਾਤੀ ਮੇਲਾ। ਮਹਾਦੇਉ ਅਉਧੂਤ ਹੈ ਕਵਲਾਸਣਿ ਆਸਣਿ ਰਸਕੇਲਾ। ਗੋਰਖੁ ਜੋਗੀ ਜਾਗਦਾ ਗੁਰਿ ਮਾਛਿੰਦ੍ਰ ਧਰੀ ਸੁ ਧਰੇਲਾ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਜਾਗਿ ਜਗਾਇਦਾ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲਾ। ਨਿਜ ਘਰਿ ਤਾੜੀ ਲਾਈਅਨੁ ਅਨਹਦ ਸਬਦ ਪਿਰਮ ਰਸ ਖੇਲਾ। ਆਦਿ ਪੁਰਖ ਆਦੇਸੁ ਹੈ ਅਲਖ ਨਿਰੰਜਨ ਨੇਹੁ ਨਵੇਲਾ। ਚੇਲੇ ਤੇ ਗਰੁ ਗੁਰੂ ਤੇ ਚੇਲਾ॥੧੭॥

#### Pauri 17 (Satigur jāgatā hai dev)

Sidh sādhik mili jāgade kari sivarātī jātī melā.
Mahādeu audhūtu hai kavalāsaņi āsaņi rasakelā.
Gorakhu jogī jāgadā guri Māchhindr dharī su dharelā.
Satiguru jāgi jagāidā sādh sangati mili amrit velā.
Nij ghari tārī lāianu anahad sabad piram ras khelā.
Ādi pūrakh ādesu hai alakh nirañjan nehu navelā.
Chele te guru guru te chelā.

## Pauri 17 (The true Guru is the knowing god)

The siddhs and other performer of austerities by remaining awake celebrate the Sivarātri fair. Mahādev is a recluse and Brahmā is absorbed in the delight of the seat of lotus. That Gorakh the yogi is also awake whose teacher Machhendr had kept a beautiful concubine. The true Guru is awake and he in the holy congregation in ambrosial hours makes others also awake (from the sleep of infatuation). In the holy congregation, the jīvs concentrate upon their self and remain absorbed in the loving delight of the unstruck word. I salute the primal person, the Guru whose love and affection for the imperceptible Lord is ever fresh. From disciple, the devotee becomes Guru and the Guru becomes disciple.

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਸੱਚ ਸੱਚਾ ਹੈ, ਕੂੜ ਕੂੜਾ ਹੈ)

ਬ੍ਰਹਮਾ ਬਿਸਨੁ ਮਹੇਸੁ ਤੈ ਸੈਸਾਰੀ ਭੰਡਾਰੀ ਰਾਜੇ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਘਰਬਾਰੀਆ ਜਾਤਿ ਪਾਤਿ ਮਾਇਆ ਮੁਹਤਾਜੇ। ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਛਿਅ ਸਾਸਤ੍ਰਾ ਪਾਖੰਡਿ ਕਰਮ ਕਰਨਿ ਦੇਵਾਜੇ। ਸੰਨਿਆਸੀ ਦਸ ਨਾਮ ਧਰਿ ਜੋਗੀ ਬਾਰਹ ਪੰਥ ਨਿਵਾਜੇ। ਦਹਦਿਸਿ ਬਾਰਹ ਵਾਟ ਹੋਇ ਪਰ ਘਰ ਮੰਗਨਿ ਖਾਜ ਅਖਾਜੇ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਮਿਲਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਅਨਹਦ ਵਾਜੇ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਵਰਨ ਅਵਰਨ ਹੋਇ ਦਰਸਨੁ ਨਾਉਂ ਪੰਥ ਸੁਖ ਸਾਜੇ। ਸਚੁ ਸਚਾ ਕੂੜਿ ਕੂੜੇ ਪਾਜੇ॥੧੮॥

#### Pauri 18 (Sach sachā hai, kūr kurā hai)

Brahamā Bisanu Mahesu trai saisārī bhaṇḍāri rāje.
Chāri varan gharabāriā jāti pāti māiā muhatāje.
Chhia darasan chhia sāsatrā pākhaṇḍ karam karani devāje.
Sanniāsī das nām dhari jogī bārah panth nivāje.
Dahadisi bārah vāṭ hoi par ghar mangani khāj akhāje.
Chāri varan guru sikh mili sādh sangati vichi anahad vāje.
Gurmukhi varan avaran hoi darasanu nāun panth sukh sāje.
Sachu sachā kūri kūre pāje.

## Pauri 18 (The truth is true and the false hood is false)

Brahmā Viṣṇu and Mahesa all the three are creator, sustainer and dispenser of justice respectively. The house holders of all the four varnas depend upon caste-gotra the lineage and maya. People perform hypocritical rituals pretending to follow the six philosophies of six shastras. Likewise the sannyasis assuming ten names and yogis creating their twelve sects are moving around. They are all going astray in ten directions and twelve sects go on begging edibles and non edibles. The gursikhs of all the four varnas jointly recite and listen to the unstruck melody in the holy cangregation. Gurmukh going beyond all varnas follows the philosophy of nām and the path of spiritual delight made for him. The truth is always true and falsehood is altogether false.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਸਤਿਗੁਰ ਮਹਿਮਾ)

ਸਤਿਗੁਰ ਗੁਣੀ ਨਿਧਾਨੁ ਹੈ ਗੁਣ ਕਰਿ ਬਖਸੈ ਅਵਗੁਣਿਆਰੇ।
ਸਤਿਗੁਰੁ ਪੂਰਾ ਵੈਦੁ ਹੈ ਪੰਜੇ ਰੋਗ ਅਸਾਧ ਨਿਵਾਰੇ।
ਸੁਖ ਸਾਗਰੁ ਗੁਰਦੇਉ ਹੈ ਸੁਖ ਦੇ ਮੇਲਿ ਲਏ ਦੁਖਿਆਰੇ।
ਗੁਰ ਪੂਰਾ ਨਿਰਵੈਰੁ ਹੈ ਨਿੰਦਕ ਦੋਖੀ ਬੇਮੁਖ ਤਾਰੇ।
ਗੁਰੁ ਪੂਰਾ ਨਿਰਭਉ ਸਦਾ ਜਨਮ ਮਰਣ ਜਮ ਡਰੈ ਉਤਾਰੇ।
ਸਤਿਗੁਰੁ ਪੁਰਖੁ ਸੁਜਾਣੁ ਹੈ ਵਡੇ ਅਜਾਣ ਮੁਗਧ ਨਿਸਤਾਰੇ।
ਸਤਿਗੁਰੁ ਆਗੂ ਜਾਣੀਐ ਬਾਹ ਪਕੜਿ ਅੰਧਲੇ ਉਧਾਰੇ।
ਮਾਣੁ ਨਿਮਾਣੇ ਸਦ੍ ਬਲਿਹਾਰੇ॥੧੯॥

#### Paurī 19 (Satigur mahimā)

Satigur guṇi nidhānu hai guṇ kari bakhasai avaguṇiāre. Satiguru pūrā vaidu hai pañje rog asādh nivāre. Sukh sāgaru gurdeu hai sukh de meli lae dukhiāre. Gur pūrā niravairu hai nindak dokhi bemukh tāre. Guru pūrā nirabhau sadā janam maraṇ jam ḍarai utāre. Satiguru purakhu sujāṇu hai vaḍe ajāṇ mugadh nisatāre. Satiguru āgū jāṇiai bāh pakaṇi andhale udhāre. Māṇu nimāṇe sad balihāre.

## Pauri 19 (Glory of the true Guru)

The true Guru is the store house of virtues who out of his benevolence blesses even the wicked ones. The true Guru is a perfect physician who cures all the five chronic ailments. Guru is ocean of pleasures who happily absorbs in him the sufferers. The perfect Guru is away form enmity and He liberates even the slanderers, envious ones and the apostates. The perfect Guru is fearless who always dispels the fear of transmigration and Yama, the god of death. The true Guru is that enlightened one who saves ignorant fools and even the unknown ones. The true Guru is known as such a leader who catching hold from the arm takes the blind also across (the world ocean). I am sacrifice unto that true Guru who is the pride of the humble ones.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਸਤਿਗੁਰ)

ਸਤਿਗੁਰੁ ਪਾਰਸਿ ਪਰਸਿਐ ਕੰਚਨੁ ਕਰੈ ਮਨੂਰ ਮਲੀਣਾ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਬਾਵਨੁ ਚੰਦਨੋ ਵਾਸੁ ਸੁਵਾਸੁ ਕਰੈ ਲਾਖੀਣਾ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਪੂਰਾ ਪਾਰਿਜਾਤੁ ਸਿੰਮਲੁ ਸਫਲੁ ਕਰੈ ਸੰਗਿ ਲੀਣਾ। ਮਾਨ ਸਰੋਵਰੁ ਸਤਿਗੁਰੂ ਕਾਗਹੁ ਹੰਸੁ ਜਲਹੁ ਦੁਧੁ ਪੀਣਾ। ਗੁਰ ਤੀਰਥੁ ਦਰੀਆਉ ਹੈ ਪਸੂ ਪਰੇਤ ਕਰੈ ਪਰਬੀਣਾ। ਸਤਿਗੁਰ ਬੰਦੀਛੋੜੁ ਹੈ ਜੀਵਣ ਮੁਕਤਿ ਕਰੈ ਓਡੀਣਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਨ ਅਪਤੀਜੁ ਪਤੀਣਾ॥੨੦॥

#### Pauri 20 (Satigur)

Satiguru pārasi parasiai kañchanu karai manūr maliņā. Satiguru bāvanu chandano vāsu suvāsu karai lākhiņā. Satiguru pūrā pārijātu simmalu saphalu karai sangi līņā. Mānasarovaru satigurū kāgahu hansu jalahu dudhu piņā. Gur tīrathu dariāu hai pasū paret karai parabīņā. Satigur bandīchhoņu hai jīvaņ mukati karai oḍiņā. Gurmukhi man apatīju patīņā.

## Pauri 20 (The true Guru)

The true Guru is such a philosopher's stone by whose touch dross transforms into gold. The true Guru is that sandalwood which makes every thing fragrant and million times more precious. The true Guru is that wish fulfilling tree which makes the cotton silk tree full of fruit. The true Guru is that Mānasarovar, the sacred lake in Hindu mythology, which transforms crows into swans, who drink milk out of mixtrue of water and milk. The Guru is that holy river which makes the animals and the ghosts knowledgeable and skilful. The true Guru is giver of freedom from bondages and makes the detached ones librated in life. The wavering mind of the Guru-oriented individual becomes steadfast and full of confidence.

7

# ਪਉੜੀ ੨੧ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ)

ਸਿਧ ਨਾਥ ਅਵਤਾਰ ਸਭ ਗੋਸਟਿ ਕਰਿ ਕਰਿ ਕੰਨ ਫੜਾਇਆ। ਬਾਬਰ ਕੇ ਬਾਬੇ ਮਿਲੇ ਨਿਵਿ ਨਿਵਿ ਸਭ ਨਬਾਬੁ ਨਿਵਾਇਆ। ਪਤਿਸਾਹਾ ਮਿਲਿ ਵਿਛੁੜੇ ਜੋਗ ਭੋਗ ਛਡਿ ਚਲਿਤੁ ਰਚਾਇਆ। ਦੀਨ ਦੁਨੀਆ ਦਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਬੇਮੁਹਤਾਜ਼ ਰਾਜ਼ ਘਰਿ ਆਇਆ। ਕਾਦਰ ਹੋਇ ਕੁਦਰਤਿ ਕਰੇ ਏਹ ਭਿ ਕੁਦਰਤਿ ਸਾਂਗੁ ਬਣਾਇਆ। ਇਕਨਾ ਜੋੜਿ ਵਿਛੋੜਿਦਾ ਚਿਰੀ ਵਿਛੁੰਨੇ ਆਣਿ ਮਿਲਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ॥੨੧॥

#### Pauri 21 (Satigur Nānak Dev Ji)

Sidh nāth avatār sabh gosați kari kari kann phaṇāiā. Bābar ke bābe mile nivi nivi sabh nabābu nivāiā. Patisāhā mili vichhuṇe jog bhog chhaḍi chalitu rachāiā. Dīn duniā dā pātīsāhu bemuhatāju rāju ghari āiā. Kādar hoi kudarati kare eh bhi kudarati sāngu baṇāiā. Ikanā joṇi vichhoṇidā chirī vichhune āṇi milāiā. Sādh sangati vichi alakhu lakhāiā.

## Pauri 21 (Guru Nānak Dev)

In discussions he (Guru Nanak Dev) worsted the siddhs nāths and the incarnations of gods. Men of Babur came to Bābā Nānak and the latter made them bow in humility. Guru Nānak met the emperors as well and becoming detached from the enjoyments and renunciation he performed a wonderful feat. Self reliant king of the spiritual and the temporal world (Guru Nānak) moved around in the world. The nature enacted a masquerade that he becoming creator created (a new way life-Sikhism). He makes many meet, separates others and further reunites the ones separated long back. In the holy congregation, he arranges the glimpse of the invisible Lord.

# ਪਉੜੀ ੨੨ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ)

ਸਤਿਗੁਰੁ ਪੂਰਾ ਸਾਹੁ ਹੈ ਤ੍ਰਿਭਵਣ ਜਗੁ ਤਿਸ ਦਾ ਵਣਜਾਰਾ। ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਬੇਸੁਮਾਰ ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਲਖ ਭਰੇ ਭੰਡਾਰਾ। ਪਾਰਿਜਾਤ ਲਖ ਬਾਗਵਿਚਿ ਕਾਮਧੇਣੁ ਦੇ ਵਗ ਹਜਾਰਾ। ਲਖਮੀਆਂ ਲਖ ਗੋਲੀਆਂ ਪਾਰਸ ਦੇ ਪਰਬਤੁ ਅਪਾਰਾ। ਲਖ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਲਖ ਇੰਦ੍ਰ ਲੈ ਹੁਇ ਸਕੈ ਛਿੜਕਨਿ ਦਰਬਾਰਾ। ਸੂਰਜ ਚੰਦ ਚਰਾਗ ਲਖ ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਨਿਧਿ ਬੋਹਲ ਅੰਬਾਰਾ। ਸਭੇ ਵੰਡ ਵੰਡਿ ਦਿਤੀਓਨੁ ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਕਰਿ ਸਚੁ ਪਿਆਰਾ। ਭਗਤਿ ਵਛਲ ਸਤਿਗਰ ਨਿਰੰਕਾਰਾ॥੨੨॥

#### Pauri 22 (Satigur Nānak Dev Ji)

Satiguru pūrā sāhu hai tribhavaņ jagu tis dā vaņajārā.
Ratan padārath besumār bhāu bhagati lakh bhare bhaṇḍārā.
Pārijāt lakh bāg vichi kāmadheņu the vag hajārā.
Lakhamiān lakh goliān pāras de parabatu apārā.
Lakh amrit lakh Indr lai hui sakai chhiṇakani darabārā.
Sūraj chand charāg lakh ridhi sidhi nidhi bohal ambārā.
Sabhe vaṇḍ vaṇḍi ditionu bhāu bhagati kari sachu piārā.
Bhagati vachhalu satiguru nirankārā.

## Pauri 22 (Guru Nānak Dev)

The true Guru is a perfect banker and the three worlds are his travelling salesmen. He has the treasure of infinite jewels in the form of loving devotion. In his garden, he keeps millions of wishfulfilling trees and thousands of herds of wishfulfilling cows. He has millions of Laksamis as servants and many mountains of philosopher's stones. Millions of Indrs having millions types of nectars sprinkle in his court. Millions of lamps like suns and moons are there and the heaps of miraculous powers are also with him. The true Guru has distributed all these stores among those who love the truth and are absorbed in loving devotion. The true Guru, who himself is the Lord, loves his devotees (deeply).

# ਪਉੜੀ ੨੩ (ਚੋਦਾਂ ਰਤਨ)

ਖੀਰ ਸਮੁੰਦ ਵਿਰੋਲਿ ਕੈ ਕਢਿ ਰਤਨ ਚਉਦਹ ਵੰਡਿ ਲੀਤੇ।
ਮਣਿ ਲਖਮੀ ਪਾਰਿਜਾਤ ਸੰਖੁ ਸਾਰੰਗ ਧਣਖੁ ਬਿਸਨੁ ਵਸਿ ਕੀਤੇ।
ਕਾਮਧੇਣੁ ਤੇ ਅਪਛਰਾਂ ਐਰਾਪਤਿ ਇੰਦ੍ਰਾਸਣਿ ਸੀਤੇ।
ਕਾਲਕੂਟ ਤੇ ਅਰਧ ਚੰਦ ਮਹਾਂਦੇਵ ਮਸਤਕਿ ਧਰਿ ਪੀਤੇ।
ਘੋੜਾ ਮਿਲਿਆ ਸੂਰਜੈ ਮਦੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਦੇਵ ਦਾਨਵ ਰੀਤੇ।
ਕਰੇ ਧਨੰਤਰੁ ਵੈਦਗੀ ਡਸਿਆ ਤਛਕਿ ਮਤਿ ਬਿਪਰੀਤੇ।
ਗੁਰ ਉਪਦੇਸੁ ਅਮੋਲਕਾ ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਨਿਧਿ ਅਗਣੀਤੇ।
ਸਤਿਗੁਰ ਸਿਖਾਂ ਸਚੁ ਪਰੀਤੇ॥੨੩॥

## Pauri 23 (Chaudān ratan)

Khīr samundu viroli kai kaḍhi ratan chaudah vaṇḍi līte.
Maṇi Lakhamī pārijāt sankhu sārang dhaṇakhu Bisanu vasi kīte.
Kāmdheṇu te apachharān airāpati indrāsaṇi sīte.
Kālakūt te aradh chand Mahāndev masataki dhari pīte.
Ghoṇā miliā sūrajai madu amritu dev dānav rīte.
Kare Dhanantaru vaidagī ḍasiā Tachhaki mati biparīte.
Gur upadesu amolakā ratan padārath nidhi agaṇīte.
Satigur sikhān sachu parīte.

## Pauri 23 (forurteen jewels)

Having churned the ocean the fourteen jewels were taken out and were distributed (among the gods and demons). Viṣṇu got hold of gem, Lakṣamī, wishfulfilling tree-pārijāt, conch, bow named sārang. Wishfulfilling cow nymphs, Airāvat elephant were attached to the throne of Indr i.e. they were given him. Mahādev drank the deadly poison and adorned crescent moon on his forehead. Sun got the horse and the wine and amrit were emptied by the gods and demons jointly Dhanvantrī used to practise medicine but stung by Takṣak, the snake, his wisdom got inverted. In the ocean of the teachings of the Guru, exist innumerable invaluable jewels. The Sikh's true love is for the Guru alone.

ਪਉੜੀ ੨੪ (ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਬਾਰੇ ਹਕੀਕਤ)
ਧਰਮਸਾਲ ਕਰਿ ਬਹੀਦਾ ਇਕਤ ਥਾਉਂ ਨ ਟਿਕੈ ਟਿਕਾਇਆ।
ਪਾਤਿਸਾਹ ਘਰਿ ਆਵਦੇ ਗੜਿ ਚੜਿਆ ਪਾਤਿਸਾਹ ਚੜਾਇਆ।
ਉਮਤਿ ਮਹਲੁ ਨ ਪਾਵਦੀ ਨਠਾ ਫਿਰੈ ਨ ਡਰੈ ਡਰਾਇਆ।
ਮੰਜੀ ਬਹਿ ਸੰਤੋਖਦਾ ਕੁਤੇ ਰਖਿ ਸਿਕਾਰੁ ਖਿਲਾਇਆ।
ਬਾਣੀ ਕਰਿ ਸੁਣਿ ਗਾਵਦਾ ਕਥੈ ਨ ਸੁਣੈ ਨ ਗਾਵਿ ਸੁਣਾਇਆ।
ਸੇਵਕ ਪਾਸ ਨ ਰਖੀਅਨਿ ਦੇਖੀ ਦੁਸਟ ਆਗੂ ਮੁਹਿ ਲਾਇਆ।
ਸਚੁ ਨ ਲੁਕੈ ਲੁਕਾਇਆ ਚਰਣ ਕਵਲ ਸਿਖ ਭਵਰ ਲੁਭਾਇਆ।
ਅਜਰੁ ਜਰੈ ਨ ਆਪੁ ਜਣਾਇਆ॥੨੪॥

Paurī 24 (Guru Hargobind Sahīb ji bāre hakīkat)
Dharamasāl kari bahīdā īkat thāun na tikai tikāiā.
Pātisāh ghar āvade gari chariā pātisāh charāiā.
Umati mahalu na pāvadī nathā phirai na darai darāiā.
Mañjī bahi santokhadā kute rakhi sikāru khilāiā.
Bāṇī kari suṇi gānvadā kathai na suṇai na gāvi suṇāiā.
Sevak pās na rakhīani dokhī dusat āgū muhi lāiā.
Sachu na lukai lukāiā charaṇ kaval sikh bhavar lubhāiā.
Ajaru jarai na āpu jaṇāiā.

## Pauri 24 (The facts about Guru Hargobind)

The earlier Gurus considered that to give instructions and to preach to the people, one has to sit at one place known as *dharamsālā*, but this Guru (Hargobind) does not stick to one place. Earlier emperors would visit the house of the Guru, but this Guru has been interned by the king in a fort. The *sangat* coming to have his glimpse cannot find him in the palace (because generally he is not available). Neither he is scared of anybody nor does he scare any one yet he is always on the move. Earlier Gurus sitting on the seat instructed people to be content but this Guru rears dogs and goes out for hunting. The Gurus used to listen to Gurbānī but this Guru neither recites nor (regularly) listens to hymn-singing. He does not keep his follower servants with him and rather maintains nearness with the wicked and the envious ones (Guru had kept Painde Khan nearby). But the truth is never concealed and that is why on the lotus feet of the Guru, the mind of Sikhs hover like a greedy black-bee. Guru Hargobding has borne the unbearable and he has not made himself manifest.

# ਪਉੜੀ ੨੫ (ਪਿਰਮ ਰਸ ਬਹੁਤ ਐਖਾ ਮਿਲਦਾ ਹੈ)

ਖੇਤੀ ਵਾੜਿ ਸੁ ਢਿੰਗਰੀ ਕਿਕਰ ਆਸ ਪਾਸ ਜਿਉ ਬਾਗੈ। ਸਪ ਪਲੇਟੇ ਚੰਨਣੈ ਬੂਹੇ ਜੰਦਾ ਕੁਤਾ ਜਾਗੈ। ਕਵਲੈ ਕੰਡੇ ਜਾਣੀਅਨਿ ਸਿਆਣਾ ਇਕੁ ਕੋਈ ਵਿਚਿ ਫਾਗੈ। ਜਿਉ ਪਾਰਸੁ ਵਿਚਿ ਪਥਰਾਂ ਮਣਿ ਮਸਤਕਿ ਜਿਉ ਕਾਲੈ ਨਾਗੈ। ਰਤਨੁ ਸੋਹੈ ਗਲਿ ਪੋਤ ਵਿਚਿ ਮੈਗਲੁ ਬਧਾ ਕਚੈ ਧਾਗੈ। ਭਾਵ ਭਗਤਿ ਭੁਖ ਜਾਇ ਘਰਿ ਬਿਦਰੁ ਖਵਾਲੈ ਪਿੰਨੀ ਸਾਗੈ। ਚਰਣ ਕਵਲ ਗੁਰ ਸਿਖ ਭਉਰ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਹਲੰਗੁ ਸਭਾਗੇ। ਪਿਰਮ ਪਿਆਲੇ ਦੁਤਰੁ ਝਾਗੈ॥੨੫॥

#### Pauri 25 (Piram ras bahut aukhā miladā hai)

Kheti vāṇi su ḍhingarī kikar ās pās jiu bāgai. Sap paleṭe channaṇai būhe jandā kutā jāgai. Kavalai kaṇḍe jāṇiani siāṇā iku koi vichi phāgai. Jiu pārasu vichi patharāṅ maṇi masataki jiu kālai nāgai. Ratanu sohai gali pot vichi maigalu badhā kachai dhāgai. Bhāv bhagati bhukh jāi ghari Bidaru khavālai pinnī sāgai. Charaṇ kaval guru sikh bhaur sādh saṅgati sahalaṅgu sabhāgai. Piram piāle dutaru jhāgai.

## Pauri 25 (Joy of love is attained after great hardship)

Around the agricultural field the bushes are kept as fence and around the garden acacia trees (for its safety) are planted. The sandalwood tree is entwined by snakes and for the safety of treasure the lock is used and the dog also remains awake. Thorns are known to live near flowers and during the holi revelry among the turbulent crowd one or two wise men also remain persent. As the jewel remains in the head of black cobra the philosopher's stone remains surrounded by stones. In the garland of jewels on both the side of a jewel glass is kept to protect it and the elephant remains tied with the thread of love. Lord Kṛṣṇa for his love for the devotees goes to Vidur's home when hungry and the latter offers him beans of  $s\bar{a}g$ , a green leafy vegetable. The Sikh of the Guru becoming black bee of the lotus feet of the Guru, ought to attain good fortune in the holy congregation. He should further know that cup of the love of the Lord is got after very hard labour.

# ਪਉੜੀ ੨੬ (ਗੁਰੂ ਗੋਰ ਵਿੱਚ ਮੁਰਦਾ ਮੁਰੀਦ)

ਭਵਜਲ ਅੰਦਰਿ ਮਾਨਸਰੂ ਸਤ ਸਮੁੰਦੀ ਗਹਿਰ ਗੰਭੀਰਾ। ਨਾ ਪਤਣੂ ਨਾ ਪਾਤਣੀ ਪਾਰਾਵਰੂ ਨ ਅੰਤੁ ਨ ਚੀਰਾ। ਨਾ ਬੇੜੀ ਨਾ ਤੁਲਹੜਾ ਵੰਝੀ ਹਾਥਿ ਨ ਧੀਰਕ ਧੀਰਾ। ਹੋਰੂ ਨ ਕੋਈ ਅਪੜੈ ਹੰਸ ਚੁਗੰਦੇ ਮੋਤੀ ਹੀਰਾ। ਸਤਿਗੁਰੂ ਸਾਂਗਿ ਵਰਤਦਾ ਪਿੰਡੂ ਵਸਾਇਆ ਫੇਰਿ ਅਹੀਰਾ। ਚੰਦੂ ਅਮਾਵਸ ਰਾਤਿ ਜਿਉ ਅਲਖੂ ਨ ਲਖੀਐ ਮਛੂਲੀ ਨੀਰਾ। ਮੁਏ ਮੁਰੀਦ ਗੋਰਿ ਗੁਰ ਪੀਰਾ॥੨੬॥

#### Pauri 26 (Gurū gor vich muradā murid)

Bhavajal andari mānasaru sat samundī gahir gambhīrā. Nā pataņu nā pātaņī parāvāru na antu na chīrā. Nā beņī na tulahaņā vañjhī hāthi na dhīrak dhīrā. Hor na koi apaņai hans chugande motī hīrā. Satiguru sāngi varatadā piņdu vasāiā pheri ahīrā. Chandu amāvas rāti jiu alakhu na lakhīai machhulī nīrā. Mue murīd gori gur pīrā.

## Pauri 26 (The dead disciple in the Guru-grave)

Deeper than the seven seas of the world is the mental world ocean known as Mānasarovar which has no wharf no boatman and no end or bound. To go across it there is neither vessel nor raft; neither barge pole no any one to console. None else can reach there except the swans who pick up pearls from there. The true Guru enacts his play and populates desolate places. Sometimes He hides himself like moon in amāvasyā (no moon night) or fish in water. Those who have become dead to their ego, they only absorb in the eternal trance in the from of the Guru.

# ਪਉੜੀ ੨੭ (ਗੁਰਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਵੰਸ)

ਮਛੀ ਦੇ ਪਰਵਾਰ ਵਾਂਗਿ ਜੀਵਣਿ ਮਰਣਿ ਨ ਵਿਸਰੈ ਪਾਣੀ। ਜਿਉ ਪਰਵਾਰੁ ਪਤੰਗ ਦਾ ਦੀਪਕ ਬਾਝੁ ਨ ਹੋਰ ਸੁ ਜਾਣੀ। ਜਿਉ ਜਲ ਕਵਲੂ ਪਿਆਰੁ ਹੈ ਭਵਰ ਕਵਲ ਕੁਲ ਪ੍ਰੀਤਿ ਵਖਾਣੀ। ਬੂੰਦ ਬਬੀਹੇ ਮਿਰਗ ਨਾਦ ਕੋਇਲ ਜਿਉ ਫਲ ਅੰਬਿ ਲੁਭਾਣੀ। ਮਾਨ ਸਰੋਵਰੁ ਹੰਸੁਲਾ ਓਹੁ ਅਮੋਲਕ ਰਤਨਾ ਖਾਣੀ। ਚਕਵੀ ਸੂਰਜ ਹੇਤੁ ਹੈ ਚੰਦ ਚਕੋਰੈ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣੀ। ਗੁਰਸਿਖ ਵੰਸੀ ਪਰਮ ਹੰਸ ਸਤਿਗੁਰ ਸਹਜਿ ਸਰੋਵਰੁ ਜਾਣੀ। ਮੁਰਗਾਈ ਨੀਸਾਣੂ ਨੀਸਾਣੀ॥੨੭॥

#### Pauri 27 (Gursikhān di vans)

Machhī de paravār vāngi jīvaņ maraņi na visarai pāṇī. Jiu paravāru patang dā dīpak bājhu na hor su jāṇī. Jiu jal kavalu piāru hai bhavar kaval kul prīti vakhāṇī. Būnd babīhe mirag nād koil jiu phal ambi lubhāṇī. Mān sarovaru hansulā ohu amolak ratanā khāṇī. Chakavī sūraj het haī chand chakorai choj vidāṇī. Gursikh vansī param hans satigur sahaji sarovaru jāṇī. Muragāī nīsāṇu nīsāṇī.

## Pauri 27 (Progeny of the Sikhs of Guru)

Gursikh is like the family of fish who whether dead or alive never forgets water. similarly to the moth family nothing but the flame of lamp is visible. As the water and the lotus love each other and the tales are told of the love between the black bee and the lotus; as the rain bird with the rain-drop of svāti nakstr, deer with music and the nightingale with mango fruit is attached; for swans the Mānasarovar is the mine of jewels; female reddy sheldrake loves sun; Indian red legged partidge's love with moon is praised; like wise, the Sikh of the Guru being the progeny of the swan of high order (paramhans) accepts the true Guru as the tank of equipoise and like a waterfowl goes to face the world ocean (and goes across unwet).

# ਪਉੜੀ ੨੮ (ਗੁਰਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਵੰਸ)

ਕਛੂ ਅੰਡਾ ਸੇਵਦਾ ਜਲ ਬਾਹਰਿ ਧਰਿ ਧਿਆਨੁ ਧਰੰਦਾ। ਕੂੰਜ ਕਰੇਂਦੀ ਸਿਮਰਣੋਂ ਪੂਰਣ ਬਚਾ ਹੋਇ ਉਡੰਦਾ। ਕੁਕੜੀ ਬਚਾ ਪਾਲਦੀ ਮੁਰਗਾਈ ਨੇ ਜਾਇ ਮਿਲੰਦਾ। ਕੋਇਲ ਪਾਲੈ ਕਾਵਣੀ ਲੋਹੂ ਲੋਹੂ ਰਲੈ ਰਲੰਦਾ। ਚਕਵੀ ਅਤੇ ਚਕੋਰ ਕੁਲ ਸਿਵ ਸਕਤੀ ਮਿਲਿ ਮੇਲੂ ਕਰੰਦਾ। ਚੰਦ ਸੂਰਜੂ ਸੇ ਜਾਣੀਅਨਿ ਛਿਅ ਰੁਤਿ ਬਾਰਹ ਮਾਹ ਦਿਸੰਦਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮੇਲਾ ਸਚ ਦਾ ਕਵੀਆਂ ਕਵਲ ਭਵਰੂ ਵਿਗਸੰਦਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਅਲਖੁ ਲਖੰਦਾ॥੨੮॥

#### Pauri 28 (Gursikhān dī vans)

Kachhū aṇḍā seṅvadā jal bāhari dhari dhiānu dharandā. Kūñj karendī simaraṇo pūraṇ bachā hoi uḍandā. Kukaṇi bachā pāladī muragāi no jāi milandā. Koil pālai kāvaṇi lohū lohū ralai ralandā. Chakavī ate chakor kul siv sakatī mili melu karanda. Chand sūraju se jaṇīani chhia ruti bārah māh disandā. Gurmukhi melā sach dā kaviān kaval bhavarı: vigasandā. Gurmukhi sukh phalu alakhu lakhandā.

## Pauri 28 (progeny of the Sikhs of Guru)

Tortoise hatches its eggs out side water and keeping track of those rears them up. By virtue of the mother's remembrance the young one of the heron bird starts flying in the sky. The kid of waterfowl is reared up by hen but ultimately it goes to meet its mother (waterfowl). The offsprings of nightingale are nurtured by female crow but finally the blood goes to meet the blood. Moving around in the illusions of Siva and Sakti (maya) the female ruddy sheldrake and Indian red legged partridge also ultimately meet their beloved ones. Among the stars, the sun and the moon are perceptible throughout the six seasons and the twelve months. As the black bee is happy among lilies and lotuses, the gurmukhs get delighted to perceive the truth and attain the fruit of pleasures.

# ਪਉੜੀ ੨੯ (ਦਾਵਾ ਕੋਕਾ)

ਪਾਰਸਵੰਸੀ ਕੋਇ ਕੈ ਸਭਨਾ ਧਾਤੂ ਮੇਲਿ ਮਿਲੰਦਾ। ਚੰਦਨ ਵਾਸ਼ੁ ਸੁਭਾਉ ਹੈ ਅਫਲ ਸਫਲ ਵਿਚਿ ਵਾਸ਼ੁ ਧਰੰਦਾ। ਲਖ ਤਰੰਗੀ ਗੰਗ ਹੋਇ ਨਦੀਆਂ ਨਾਲੇ ਗੰਗ ਹੋਵੰਦਾ। ਦਾਵਾ ਦੂਧੂ ਪੀਆਲਿਆਂ ਪਾਤਿਸਾਹਾ ਕੋਕਾ ਭਾਵੰਦਾ। ਲੂਣ ਖਾਇ ਪਾਤਿਸਾਹ ਦਾ ਕੋਕਾ ਚਾਕਰ ਹੋਇ ਵਲੰਦਾ। ਸਤਿਗੁਰ ਵੰਸੀ ਪਰਮ ਹੰਸ਼ ਗੁਰੂ ਸਿਖ ਹੰਸ ਵੰਸ਼ੂ ਨਿਬਹੰਦਾ। ਪਿਆ ਦਾਦੇ ਦੇ ਰਾਹਿ ਚਲੰਦਾ ॥੨੯॥

#### Pauri 29 (Dāvā Kokā)

Pāras vansī hoi kai sabhanā dhātū meli milandā.
Chandan vāsu subhāu hai aphal saphal vichi vāsu dharandā.
Lakh tarangī Gang hoi nadiā nāle Gang havandā.
Dāvā dudhu piāliā pātisāhā kokā bhāvandā.
Lūn khāi pātisāh da kokā chākar hoi valandā.
Satigur vansī param hansu guru sikh hans vansu nibahandā.
Pia dāde de rāhi chalandā.

#### Pauri 29 (The claim of Kokā, the male nurse)

Being of a noble family, the philosopher's stone meets all the metals (and makes them gold). The nature of the sandal is fragrant and it makes all fruitless as well as fruitful trees fragrant. The Ganges is formeds of many tributaries but meeting the Ganges they all become Ganges. Kokā's claim of having served as the milk giver to the king is liked by the king and Kokā also having eaten the salt of the royal household hovers around the king to serve him. The true Guru is of the lineage of the swans of high order and the Sikhs of the Guru also abide by the tradition of the swan family. Both follow the path shown by their forefathers.

# ਪਉੜੀ ੩੦ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਪਰਖ ਵਿੱਚ ਸਿੱਖ ਪੂਰੇ ਉਤਰਦੇ ਹਨ)

ਜਿਉ ਲਖ ਤਾਰੇ ਚਮਕਦੇ ਨੇੜਿ ਨ ਦਿਸੈ ਰਾਤਿ ਅਨੇਰੇ।
ਸੂਰਜੁ ਬਦਲ ਛਾਇਆ ਰਾਤਿ ਨ ਪੁਜੈ ਦਿਹਸੈ ਫੇਰੇ।
ਜੇ ਗੁਰ ਸਾਂਗਿ ਵਰਤਦਾ ਦੁਬਿਧਾ ਚਿਤਿ ਨ ਸਿਖਾਂ ਕੇਰੇ।
ਛਿਅ ਰੁਤੀ ਇਕੁ ਸੁਝੁ ਹੈ ਘੁਘੂ ਸੁਝ ਨ ਸੁਝੈ ਹੇਰੇ।
ਚੰਦਮੁਖੀ ਸੂਰਜਮੁਖੀ ਕਵਲੈ ਭਵਰ ਮਿਲਨਿ ਚਉਫੇਰੇ।
ਸਿਵ ਸਕਤੀ ਨੋ ਲੰਘਿ ਕੈ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਜਾਇ ਮਿਲਨਿ ਸਵੇਰੇ।
ਪੈਰੀ ਪਵਣਾ ਭਲੇ ਭਲੇਰੇ॥੩੦॥

#### Paurī 30 (Satigurū jī dī parakh vich Sikh pūre utarade han)

Jiu lakh tāre chamakade neri na disai rāti anere.
Sūraju badal chhāiā rāti na pujai dihasai phere.
Je gur sāngi varatadā dubidhā chiti na sikhān kere.
Chhia rutī iku sujhu hai ghughū sujh na sujhai here.
Chandamukhī sūrajamukhī kavalai bhavar milani chauphere.
Siv sakatī no langhi kai sādh sangati jāi milani savere.
Pairī pavanā bhale bhalere.

#### Pauri 30 (The Sikhs pass the test given by the true Guru)

Despite millions of stars shine in the sky in the darkness of night yet hings are not visible even if they are kept near by. On the other hand even coming of the sun under the clouds, their shadow cann't change day into night. Even if the Guru enacts any sham, the doubts are not created in the mind of the Sikhs. In all the six seasons, the same sun remains in the sky but the owl cannot see it. But lotus blossoms in the sunlight as well as in the moonlit night and the black bee starts hovering around it (because they love lotus and not the sun or the moon). Despite the illusive phenomena created by maya (i.e. Śiva and Śakti) the Sikhs of the Guru, come to join the holy congregation in the ambrosial hours. Reaching there they touch the feet of one and all good and the better one.

# ਪਉੜੀ ੩੧ (ਦੁਨਿਆਵੀ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਤੇ ਸਚੇ ਪਾਤਿਸ਼ਾਹ ਵਿੱਚ ਫਰਕ)

ਦੁਨੀਆਵਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਹੋਇ ਦੇਇ ਮਰੈ ਪੁਤੈ ਪਾਤਿਸਾਹੀ। ਦੋਹੀ ਫੇਰੈ ਆਪਣੀ ਹੁਕਮੀ ਬੰਦੇ ਸਭ ਸਿਪਾਹੀ। ਕੁਤਬਾ ਜਾਇ ਪੜਾਇਦਾ ਕਾਜੀ ਮੁਲਾਂ ਕਰੈ ਉਗਾਹੀ। ਟਕਸਾਲੈ ਸਿਕਾ ਪਵੈ ਹੁਕਮੈ ਵਿਚਿ ਸੁਪੇਦੀ ਸਿਆਹੀ। ਮਾਲੁ ਮੁਲਕੁ ਅਪਣਾਇਦਾ ਤਖਤ ਬਖਤ ਚੜ੍ਹਿ ਬੇਪਰਵਾਹੀ। ਬਾਬਾਣੈ ਘਰਿ ਚਾਲ ਹੈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਗਾਡੀ ਰਾਹੁ ਨਿਬਾਹੀ। ਇਕ ਦੋਹੀ ਟਕਸਾਲ ਇਕ ਕੁਤਬਾ ਤਖਤੁ ਸਚਾ ਦਰਗਾਹੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਦਾਦਿ ਇਲਾਹੀ॥੩੧॥

# Paurī 31 (Duniāvī pātasāh te sache pātisāh vich pharak)

Duniāvā pātisāhu hoi dei marai putai pātisāhi.
Dohi pherai āpaņī hukamī bande sabh sipāhī.
Kutabā jāi paṇāidā kājī mulān karai ugāhī.
Takasālai sikā pavai hukamai vichi supedī siāhī.
Mālu mulaku apaṇāidā takhat bakhat chaṇhi beparavāhī.
Bābāṇai ghari chāl hai gurmukhi gāḍī rāhu nibāhī.
Ik dohī ṭakasāl ik kutabā takhatu sachā daragāhī.
Gurmukhi sukh phalu dādi ilāhī.

# Pauri 31 (The difference between the spiritual and the temporal kings)

The temporal king dies after handing over the kingdom to his son. He establishes his sway over the world and all his soldiers obey him. In the mosque he orders prayers to be said in his name and  $q\bar{a}z\bar{i}s$  and the mullahs (spritual persons in the religious orders of Islām) testify for him. From the mint comes out the coin in his name and every right and wrong is committed at his order. He controlles the property and wealth of the country and sits on the throne caring for none. (However) The tradition of the House of the Guru is that the high way shown by earlier Gurus is followed. In this tradition only the one primal Lord is applauded; the mint (holy congregation) is one here; the sermon (of Nām) is one and the true throne (the spiritual seat) is also one here. Justice of the Lord is such that this fruit of pleasure is given to the gurmukhs by the supreme Lord.

# ੰਪਉੜੀ ੩੨ (ਗੁਰੂ ਤੋਂ ਬਾਗੀ ਦੀ ਦੁਰਦਸ਼ਾ)

ਜੇ ਕੋ ਆਪੂ ਗਣਾਇ ਕੇ ਪਾਤਿਸਾਹਾਂ ਤੇ ਆਕੀ ਹੋਵੈ। ਹੁਇ ਕਤਲਾਮੂ ਹਰਾਮਖੋਰ ਕਾਨੂ ਨ ਖਫਣ ਚਿਤਾ ਨ ਟੋਵੈ। ਟਕਸਾਲਹੁ ਬਾਹਰਿ ਘੜੈ ਖੋਟੈਹਾਰਾ ਜਨਮੁ ਵਿਗੋਵੈ। ਲਿਬਾਸੀ ਫੁਰਮਾਣੁ ਲਿਖਿ ਹੋਇ ਨੁਕਸਾਨੀ ਅੰਝੂ ਰੋਵੈ। ਗਿਦੜ ਦੀ ਕਰਿ ਸਾਹਿਬੀ ਬੋਲਿ ਕੁਬੋਲੁ ਨ ਅਬਿਚਲੁ ਹੋਵੈ। ਮੁਹਿ ਕਾਲੈ ਗਦਹਿ ਚੜ੍ਹੈ ਰਾਉ ਪੜੇ ਵੀ ਭਰਿਆ ਧੋਵੈ। ਦੂਜੈ ਭਾਇ ਕੁਥਾਇ ਖਲੋਵੇ॥੩੨॥

#### Pauri 32 (Guru ton bāgī dī durda śā)

Je ko āpu gaṇāi kai pātisāhān te ākī hovai.
Hui katalāmu harāmkhoru kāṭhu na khaphaṇu chitā na ṭovai.
Takasālahu bāhari ghaṇai khoṭaihārā janamu vigovai.
Libāsī phuramāṇu likhi hoi nukasānī añjhū rovai.
Gidar dī kari sāhibī boli kubolu na abichalu hovai.
Muhi kālai gadahi chaṇhai rāu paṇe vī bhariā dhovai.
Dūjai bhāi kuthāi khalovai.

#### Pauri 32 (Miserable plight of the apostate)

If soemeone in his pride stands opposed to the king, he is killed and considering him a bastard pyre, coffin or grave are not available to him. Out side the mint one who is coining fake coins is losing his life in vain (because when caught he will be punished). Giver of the false commands also weeps tearfully when caught. A jackal pretending to be a lion may pose to be a commander but cannot hide his true howl (and is caught). Similarly, the lier when caught is made to mount the ass and dust is thrown on his head. He washes himself in his tears. This way, the man absorbed in the duality reaches the wrong place.

# ਪਉੜੀ ੩੩ (ਗੁਰੂ-ਬੰਸਾਵਲੀ ਦੀ ਹਉਮੈ)

ਬਾਲ ਜਤੀ ਹੈ ਸਿਰੀਚੰਦੁ ਬਾਬਾਣਾ ਦੇਹੁਰਾ ਬਣਾਇਆ। ਲਖਮੀਦਾਸਹੁ ਧਰਮਚੰਦ ਪੋਤਾ ਹੁਇ ਕੈ ਆਪੁ ਗਣਾਇਆ। ਮੰਜੀ ਦਾਸੁ ਬਹਾਲਿਆ ਦਾਤਾ ਸਿਧਾਸਣ ਸਿਖਿ ਆਇਆ। ਮੋਹਣੁ ਕਮਲਾ ਹੋਇਆ ਚਉਬਾਰਾ ਮੋਹਰੀ ਮਨਾਇਆ। ਮੀਣਾ ਹੋਆ ਪਿਰਥੀਆ ਕਰਿ ਕਰਿ ਤੋਂ ਢਕ ਬਰਲ ਚਲਾਇਆ। ਮਹਾਦੇਉ ਅਹੰਮੇਉ ਕਰਿ ਕਰਿ ਬੇਮੁਖੁ ਪੁਤਾਂ ਭਉਕਾਇਆ। ਚੰਦਨ ਵਾਸੁ ਨ ਵਾਸ ਬੋਹਾਇਆ॥੩੩॥

#### Pauri 33 (Gurū bansāvalī dī haumai)

Bāl jatī hai Sirīchandu bābāṇā dehurā baṇāiā.
Lakhamīdāsahu Dharam Chand potā hui kai āpu gaṇāiā.
Mañjī dās bahāliā dātā sidhāsaṇ sikhi āiā.
Mohaṇu kamalā hoiā chaubārā Moharī manāiā.
Minā hoā pirathiā kari kari toṇḍhak baralu chalāiā.
Mahādeu ahameu kari kari bemukhu putān bhaukāiā.
Chanadan vāsu na vās bohāiā.

#### Pauri 33 (The ego of the Guru's progeny)

Sirîchand (the elder son of Guru Nānak) is celebate since childhood who has constructed the monument (in memory) of Guru Nānak. Dharam chand son of Lakṣamī Dās (second son of Guru Nānak) also made display of his egotism. Guru Aṅgad's one son Dāsū was made to sit on the seat of Guruship and the second son Dātū also learnt to sit in the siddh posture i.e. both the sons of Guru Aṅgad Dev were pretender Guru and during the time of third Guru Amar Dās they tried their best to attract the devotees of the House of the Guru. Mohan (son of Guru Amar Dās) got afflicted and Moharī (the second son) lived in a lofty house and started getting served by the people. Prithīchand (son of Guru Rām Dās) came out as dissembling scoundrel and using his oblique nature spread his mental sickness all round. Mahādev (another son of Guru Rām Dās) was egotist who was also led astray. They all were like bamboos who though lived near sandal – Guru, yet could not become fragrant.

# ਪਉੜੀ ੩੪ (ਗੁਰਿਆਈ ਦੀ ਪੀਹੜੀ)

ਬਾਬਾਣੀ ਪੀੜੀ ਚਲੀ ਗੁਰ ਚੇਲੇ ਪਰਚਾ ਪਰਚਾਇਆ। ਗੁਰ ਅੰਗਦੁ ਗੁਰੁ ਅੰਗੁ ਤੇ ਗੁਰੁ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਰੁ ਭਾਇਆ। ਅਮਰਦਾਸੁ ਗੁਰ ਅੰਗਦਹੁ ਸਤਿਗੁਰੁ ਤੇ ਸਤਿਗੁਰੂ ਸਦਾਇਆ। ਗੁਰੁਅਮਰਹੁ ਗੁਰੁ ਰਾਮਦਾਸੁ ਗੁਰ ਸੇਵਾ ਗੁਰੁ ਹੋਇ ਸਮਾਇਆ। ਰਾਮਦਾਸਹੁ ਅਰਜਣੁ ਗੁਰੂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬ੍ਰਿਖਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਫਲੁ ਲਾਇਆ। ਹਰਿਗੋਵਿੰਦੁ ਗੁਰੁ ਅਰਜਨਹੁ ਆਦਿ ਪੁਰਖ ਆਦੇਸੁ ਕਰਾਇਆ। ਸੁਝੈ ਸੂਝ ਨ ਲੁਕੈ ਲੁਕਾਇਆ॥੩੪॥

#### Pauri 34 (Guriāi di pihari)

Bābāṇi piṇi chali gur chelā parachā parachāiā.
Guru Angadu guru angu te guru chelā chelā guru bhāiā.
Amar Dāsu gur Angadahu satiguru te satigurū sadāiā.
Guru Amrahu guru Rām Dāsu gur sevā guru hoi samāiā.
Rām Dāsahu Arjaņu gurū amrit brikhi amrit phalu lāiā.
Hargovindu guru Arjanahu ādi purakh ādesu karāiā.
Sujhai sujh na lukai lukāiā.

#### Pauri 34 (Lineage of the Guruship)

The line of Bābā Nānak increased and the love between Guru and disciples further developed. Guru Angad came of the limb of Guru Nānak and the disciple became fond of Guru and the Guru of the disciple. From Guru Angad came out Amar Dās who was accepted Guru after Guru Angad Dev. From Guru Amar Dās came Guru Rām Dās who through his service to the Guru absorbed in the Guru himself. From Guru Rām Dās emerged Guru Arjan Dev as if from the ambrosial tree was produced ambrosia. Then from Guru Arjan Dev was born Guru Hargobind who also preached and spread the message of the primal Lord. The sun is ever perceptible; it cannot be concealed by any one.

# ਪਉੜੀ ੩੫ (ਕੁਦਰਤ ਵਰਣਨ)

ਇਕ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਕਰਿ ਓਅੰਕਾਰਿ ਕੀਆ ਪਾਸਾਰਾ। ਕੁਦਰਤਿ ਅਤੁਲ ਨ ਤੋਲੀਐ ਤੁਲਿ ਨ ਤੋਲ ਨ ਤੋਲਣਹਾਰਾ। ਸਿਰਿ ਸਿਰਿ ਲੇਖੁ ਅਲੇਖ ਦਾ ਦਾਤਿ ਜੋਤਿ ਵਡਿਆਈ ਕਾਰਾ। ਲੇਖੁ ਅਲਖੁ ਨ ਲਖੀਐ ਮਸੁ ਨ ਲੇਖਣਿ ਲਿਖਣਿਹਾਰਾ। ਰਾਗ ਨਾਦ ਅਨਹਦੁ ਧੁਨੀ ਓਅੰਕਾਰੁ ਨ ਗਾਵਣਹਾਰਾ। ਖਾਣੀ ਬਾਣੀ ਜੀਅ ਜੰਤੁ ਨਾਵ ਥਾਵ ਅਣਗਣਤ ਅਪਾਰਾ। ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਅਮਾਉ ਹੈ ਕੇਵਡੁ ਵਡਾ ਸਿਰਜਣਹਾਰਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਤਿਗੁਰ ਨਿਰੰਕਾਰਾ॥੩੫॥੨੬॥ਛਵੀਹ॥

#### Pauri 35 (Kudarat varanan)

Ik kavāu pasāu kari Oankāri kiā pāsārā.
Kudarati atul na toliai tuli na tol na tolaņahārā.
Siri siri lekhu alekh dā dāti joti vaḍiāi kārā.
Lekhu alakhu na lakhiai masu na lekhaņi likhaņi hārā.
Rāg nād anahadu dhuni Oankāru na gāvaṇahārā.
Khāṇi bāṇi jia jantu nāv thāv aṇagaṇat apārā.
Iku kavāu amāu hai kevaḍu vaḍā sirajaṇahārā.
Sādh saṅgati satigur nirankārā.

#### Pauri 35 (Description of the power of the Lord)

From one sound, the Oankar created the entire creation. His sport of creation is immeasurable. None is there who can take its measure. The writ has been inscribed on the forehead of each creature; light, grandeur and actions are all due to His grace. His writ is imperceptible; the writer and His ink are also invisible. Various musics, tones and rythms are ever on but even then the Oankar cannot be properly serenaded. Mines, speeches, creatures, names and places are infinite and uncountable. His one sound is beyond all limits; how expansive that creator is cannot be explained. That true Guru, formless Lord is there and available in the holy congregation (alone).

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਲੇਲਾ ਮਜਨੂੰ ਆਦਿ ਪ੍ਰੇਮੀ)

|                                      |               |        | _    |       |         |  |
|--------------------------------------|---------------|--------|------|-------|---------|--|
| ਲੇਲੈ                                 | ਮਜਨੂੰ         | ਆਸਕੀ   | ਚਹੁ- | • ਚਕੀ | ਜਾਤੀ।   |  |
| ਸੋਰਠਿ                                | ਬੀਜਾ          | ਼ਗਾਵੀਐ | ਜਸੁ  | ਸੁਘੜਾ | ਵਾਤੀ।   |  |
| ਸਸੀ                                  | <u>ਪੁੰਨੂੰ</u> | ਦੋਸਤੀ  | ਹੁਇ  | ਜਾਤਿ  | ਼ਅਜਾਤੀ। |  |
| ਮੇਹੀਵਾਲ                              | ਨੋ            | ਸੋਹਣੀ  | ੋ ਨੈ | ਤਰਦੀ  | ਰਾਤੀ।   |  |
| ਰਾਂਝਾ                                | ਹੀਰ           | ਵਖਾਣੀਐ | ਓਹੁ  | ਪਿਰਮ  | ਪਰਾਤੀ।  |  |
| ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾ ਪਿਰਹੜੀ ਗਾਵਨਿ ਪਰਭਾਤੀ ॥ ੧ ॥ |               |        |      |       |         |  |

## 1 Oaṅkār satigur prasādi Paurī 1 (Lelā Majanūṅ ādi premī)

Lelai Majanūn āsakī chahu chakī jātī.
Sorathi Bijā gāviai jasu sugharā vātī.
Sasī Punnun dosatī hui jāti ajātī.
Mehīvāl no Sohaņī nai taradī rātī.
Rānjhā Hīr vakhānīai ohu piram parātī.
Pīr murīdā piraharī gāvani parabhātī.

# One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor

#### Pauri 1 (Lailā Majanū, the lovers)

The lovers Lailā and Majanū are well known in all the quarters of the world. The excellent song of Sorath and Bijā is sung in every direction. The love of Sassī and Punnūn, though of different castes, is everywhere spoken of. The fame of Sohaṇī who used to swim the Chenāb river in the night to meet Mahīvāl is well known. Rāṇjhā and Hīr are renowned for the love they bore each other. But superior to all is the love the disciples bear for their Guru. They sing it at the ambrosial hour of morning.

# ੁਪਉੜੀ ੨ਂ (ਮੁਰੀਦਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰੀਤਿ)

| ਅਮਲੀ                                | ਅਮਲੁ  | ਨ     | ਛਡਨੀ  | ਹੁਇ   | ਬਹਨਿ    | ਇਕਠੇ।  |  |
|-------------------------------------|-------|-------|-------|-------|---------|--------|--|
| ਜਿਉ                                 | ਜੂਏ   | ਜੂਆਰ  | ੀਆ    | ਲਗਿ   | ਦਾਵ     | ਉਪਠੇ । |  |
| ਚੋਰੀ                                | ਚੋਰ   | ਨ ਪ   | ।ਲਰਹਿ | ਦੁਖ   | ਸਹਨਿ    | ਗਰਠੇ । |  |
| ਰਹਨਿ                                | ਨ     | ਗਣਿਕਾ | ਵਾਂ   | ੜੇਅਹੁ | ਵੇਕਰਮੀ  | ਲਠੇ।   |  |
| ਪਾਪੀ                                | ਼ਪਾਪੁ | ਕਮਾ   | ਵਦੇ   | .ਹੋਇ  | _ ਫਿਰਦੇ | - ਨਠੇ। |  |
| ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾ ਪਿਰਹੜੀ ਸਭ ਪਾਪ ਪਣਠੇ ॥ ੨ ॥ |       |       |       |       |         |        |  |

#### Pauri 2 (Muridā di priti)

Amalī amalu na chhaḍanī hui bahani ikaṭhe.
Jiu jūe jūārīā lagi dāv upaṭhe.
Chorī chor na palarahi dukh sahani garaṭhe.
Rahani na gaṇikā vāṇiahu vekaramī laṭhe.
Pāpī pāpu kamāvade hoi phirade naṭḥe.
Pīr murīdā pirahaṇī sabh pāp paṇaṭhe.

#### Pauri 2 (Love of the disciples)

Opium-eaters eschew not opium and sit down together to eat it. Gamblers indulge in play and lose their stakes. Thieves do not abandon thieving and suffer punishment when caught. The evil-doers do not remain away from the house of the ill-repute women though they sell off even their clothes to provide for them. Sinners commit sin and abscond to avoid punishment. But, contrary to all these, the Sikhs of the Guru, (whose companionship is far from being injurious) love their Guru, and he absolves them of all their sins.

# ਪਉੜੀ ੩ (ਮੁਰੀਦਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰੀਤਿ)

ਭਵਰੈ ਵਿਣਾਸ ਫਿਰਦਾ ਹੈ ਵਾਸ ਫਲਵਾੜੀ। ਪਤੰਗ ਜਲੈ ਕਰਿ ਉਘਾੜੀ। ਨਿਸੰਗ ਹੋਇ ਅਖਿ ਨਾਦਿ ਬਿਸਮਾਦੁ ਉਜਾੜੀ। ਮਿਰਗ ਹੋਇ ਫਿਰਦਾ ਕੰਡੀ ਫਾਬੇ ਜਿਊ ਰਸਿ ਜੀਭ ਵਿਗਾੜੀ। ਮਛ ਹਾਥਣਿ ਹਾਥੀ ਫਾਹਿਆ ਸਹੈ ਦਿਹਾੜੀ। ਦੁਖ ਪੀਰ ਮਰੀਦਾ ਪਿਰਹੜੀ ਲਾਇ ਨਿਜ ਘਰਿ ਤਾੜੀ ॥ ੩ ॥

#### Pauri 3 (Muridān di priti)

Bhavarai vāsu viņāsu hai phiradā phulavāri. Jalai patangu nisangu hoi kari akhi ughārī. Mirag nādi bisamādu hoi phiradā ujārī. Kuṇḍī phāthe machh jiu rasi jibh vigārī. Hāthaṇi hāthī phāhiā dúkh sahai dihārī. Pīr murīdā piraharī lāi nij ghari tārī.

#### Pauri 3 (Love of the disciples)

The black bee gets perished while enjoying the fragrance in the garden. Moth fearlessly burns itself on the flame but goes on beholding in the face of the flame up to last. Overwhelmed by melody, the deer goes on wandering in the forests. Overpowered by the taste of tongue, the fish itself catches the hook. Out of lust for its female, the male elephant gets caught and bears sufferings for the rest of life. Likewise, the Sikhs of the Guru love their Guru and stablize themselves in their true selves.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਗੁਰ ਸਿੱਖ ਪ੍ਰੀਤਿ)

| ਚੰਦ                                    | ਚਕੋਰ  | ਪਰੀਤ | ਹੈ    | ਲਾਇ   | ਤਾਰ  | ਨਿਹਾਲੇ।   |  |
|----------------------------------------|-------|------|-------|-------|------|-----------|--|
| ਚਕਵੀ                                   | ਸੂਰਜ  | ਹੇਤ  | ਹੈ    | ਮਿਲਿ  | ਹੋਨਿ | ਸੁਖਾਲੇ।   |  |
| ਨੇਹੁ                                   | ਕਵਲ   | ਜਲ   | ਜਾਣੀਐ | ਖਿੜਿ  | ਮੁਹ  | ਵੇਖਾਲੇ।   |  |
| ਮੋਰ                                    | ਬਬੀਹੇ | ਬੋਲ  | ਦੇ    | ਵੇਖਿ  | ਬਦਲ  | ਕਾਲੇ।     |  |
| ਨਾਰਿ                                   | ਭਤਾਰ  | ਪਿਆ  | ਰੂ ਹੈ | . ਮਾਂ | ਪੁਤ  | ਸਮ੍ਹਾਲੇ । |  |
| ਪੀਰ ਮੁਰੀਦਾ ਪਿਰਹੜੀ ਓਹੁ ਨਿਬਹੈ ਨਾਲੇ ॥ ੪ ॥ |       |      |       |       |      |           |  |

#### Pauri 4 (Gursikh priti)

Chand chakor parit hai lāi tār nihāle.
Chakavī sūraj het hai mili honi sukhāle.
Nehu kaval jal jāṇīai khir muh vekhāle.
Mor babīhe bolade vekhi badal kāle.
Nārī bhatār piāru hai mān put samhāle.
Pīr murīdā piraharī ohu nibhahai nāle.

#### Pauri 4(Love of a Gursikh)

Red-legged partridge (chakor) loves moon and hence stares at it without even losing its glance. Ruddy sheldrake (chakavi) loves sun, and in sunlight, meeting its beloved feels elated. Lotus loves water and shows the water its blossomed face. Rain birds and peacocks also shriek when they see the clouds. Wife loves her husband and mother takes care of the son. Similarly the Sikh loves Guru and this love accompanies him to the end.

# ਪਉੜੀ ੫ (ਪੀਰ ਮੁਰੀਦ ਦੀ ਪ੍ਰੀਤਿ)

ਰਪੈ ਕਾਮੈ ਦੋਸਤੀ ਅੰਦਰਿ ਜਾਣੀ। ਜਗ ਓਹੁ ਭਖੈ ਸਾਦੈ ਰੀਢ. ਹੈ ਵਿਰਤੀ ਹਾਣੀ। ਮਿਲਿ ਮਿਚਲਿ ਲਬਿ ਮਾਲਿ ਭਲਾਣੀ। ਘਲਿ ਇਤ ਭਰਮਿ <del>रि</del>षे ਜਿਊ ਰੈਣਿ ਂ ਪਲੰਘ ਵਿਹਾਣੀ। ਸੳੜਿ ਸਭਿ ਰੰਗ ਮਾਣੀਅਨਿ ਕਰਿ ਚੋਜ ਸਹਣੇ ਵਿਡਾਣੀ। ਸਭ ਪੀਰ ਮਰੀਦਾ ਪਿਰਹੜੀ ਓਹ ਅਕਥ ਕਹਾਣੀ ॥ ੫ ॥

#### Pauri 5 (Pir murid di priti)

Rūpai kāmai dosatī jag andari jāṇī.
Bhukhai sādai gaṇḍu hai ohu viratī hāṇī.
Ghulimili michali labi māli itu bharami bhulāṇī.
Ūghai sauri palaṅgh jiu sabhi raiṇi vihāṇī.
Suhaṇe sabh raṅg māṇīani kari choj viḍānī.
Pīr murīdān pirahaṇī ohu akath kahāṇī.

#### Pauri 5 (Love between Sikh and the Guru)

Friendship of beauty and lust is known all over the world. And this is very practical that hunger and taste are complementry. Greed and wealth also mix up with each other and remain deluded. For a dozing person, even a small cot is a pleasure to pass the night. In the dream, one enjoys every colour of events. Likewise, indescribable is the story of the love of the Sikh and the Guru.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਪੀਰ ਮੂਰੀਦ ਦੀ ਪ੍ਰੀਤ)

| ਮਾਨ                                     | ਸਰੋਵਰ | ਹੰਸਲਾ             |      | ਖਾਇ          | ਮਾਣਕ                  | ਮੋਤੀ।  |  |
|-----------------------------------------|-------|-------------------|------|--------------|-----------------------|--------|--|
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |       | 20727177297732277 | 25   | VII.0 10 NTN | reserve commence some |        |  |
| ਕੋਇਲ                                    | ਅੰਬ   | ਪਰੀਤਿ             | ਹੈ   | ਮਿਲ          | ਬੋਲ                   | ਸਰੋਤੀ। |  |
| ਚੰਦਨ                                    | ਵਾਸੁ  | ਵਣਾਸੁਪਤਿ          | ਤ    | ਹੋਇ          | ਪਾਸ                   | ਖਲੋਤੀ। |  |
| ਲੋਹਾ                                    | ਪਾਰਸਿ | ਭੇਟਿਐ             |      | ਹੋਇ          | ਕੰਚਨ                  | ਜੋਤੀ।  |  |
| ਨਦੀਆਂ                                   | ਨਾਲੇ  | ਗੰਗ               | ਮਿਲਿ | ਹੋਨਿ         | ਛੋਤ                   | ਅਛੋਤੀ। |  |
| ਪੀਰ ਮੁਰੀਦਾ ਪਿਰਹੜੀ ਇਹ ਖੇਪ ਸਓਤੀ ॥ ੬ ॥     |       |                   |      |              |                       |        |  |

#### Pauri 6 (Pir murid di priti)

Mānasarovar hansalā khāi māṇak moti. Koil amb pariti hai mil bol saroti. Chandan vāsu vaṇāsupati hoi pās khaloti. Lohā pārasi bheṭiai hoi kañchan joti. Nadīā nāle Gang mili honi chhot achhoti. Pīr murīdān piraharī ih khep saoti.

#### Pauri 6 (Love between the Sikh and the Guru)

The swan of Mānsarovar picks up only pearls and jewels. The nightingale and mango tree bear love for each other, and hence it sings thereupon. The sandal loves whole vegetation, and whosoever is near it, becomes fragrant. Touching the philosopher's stone the iron brightens like gold. Even the defiled streams, meeting the Ganges, become sacred. Such is also the love between the Sikh and the Guru, and to a Sikh, this is most priceless commodity.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਸੱਚਾ ਸਾਕ)

ਪੀਹਰ ਤ੍ਰੈ ਪਖ ਨਾਨੋਹਾਲਾ । ਸਾਹੁਰ ਘਰ ਤੈ ਵਖਾਣੀਐ ਸਹਰਾ ਸਸ ਸਾਲੀ ਸਾਲਾ। ਪਿਊ ਭੈਣਾ ਭਾਇਰਾ ਤਾ ਼ ਪਰਵਾਰ ਦਰਾਲਾ। ਨਾਨੀ ਮਾਸੀਆ ਮਾਮੇ ਨਾਨਾ ਜੰਜਾਲਾ । ਸੰਜੀਐ ਸਇਨਾ ਰਪਾ ਹੀਰਾ ਪਰਵਾਲਾ। ਪੀਰ ਮੁਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਏਹੁ ਸਾਕੂ ਸੁਖਾਲਾ ॥ ੭ ॥

#### Pauri 7 (Sachā sāk)

Sāhur pihar pakh trai gharu nānehālā. Sahurā sasu vakhāņiai sālī tai sālā. Mā piu bhaiņā bhāirā paravāru durālā. Nānā nānī māsiā māme jañjālā. Suinā rupā sañjiai hirā paravālā. Pīr murīdān piraharī ehu sāku sukhālā.

#### Pauri 7 (True relationship)

There are three types of relationship - first those of father, mother, sister, brother and their offspring and alliances; second, mother's father, mother's mother, mother's sisters, mother's brothers; third, father-in-law, mother-in-law, brother-in-law, and sister-in-law. For them, gold, silver, diamonds, and corals are amassed. But dearer than all is the love of the Guru's Sikhs for the Guru, and, this is the relationship which brings happiness.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਸੱਚਾ ਕੰਮ)

ਤੋਟਾ। ਕਰੈ ਵਾਪਾਰੀਆਂ ਤਿਤ ਵਣਜ ਲਾਹਾ ਹੋਇ ਕਿਰਸਾਣੀ ਕਿਰਸਾਣੁ ਕਰਿ ਮੋਟਾ। ਦਬਲਾ ਲਗੈ ਚਾਕਰੀ ਰਣਿ ਖਾਂਦਾ ਚੋਟਾਂ। ਚਾਕਰ ਜੋਗ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਖੰਡ ਰਾਜ ਵਣ ਕੋਟਾ। ਗੜ ਅੰਤਿ ਕਾਲਿ यै ਪਾਏ ਂ ਜਮ ਜਾਲ हੋਟਾ। ਫਲ ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਹੁਇ ਕਦੇ ਨ ਤੋਟਾ ॥ ੮ ॥

#### Pauri 8 (Sachā kamm)

Vaṇaj karai vāpāriā titu lāhā toṭā.
Kirasānṇi kirasāṇu kari hoi dubalā moṭā.
Chākaru lagai chākarī raṇi khāndā chotān.
Rāj jogu sansāru vichi vaṇ khaṇḍi gaṇ koṭā.
Anti kāli jam jālu pāi pāe phal phoṭā.
Pir murīdān pirahaṇī hui kade na toṭā.

#### Pauri 8 (The true business)

The trader trades and he earns profits as well as loss. The farmer cultivates and thus increases or decreases. The servant serves and gets blows in the battlefield. The results of ruling, living as a yogi, residing in the world, forest and forts are such that ultimately man is caught in the web of *yama* i.e. he goes on transmigrating. But such is love between the Sikh and his Guru that loss is never suffered.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਸੱਚਾ ਭੋਗ)

ਰਜੀਆ ਅਖੀ 👑 ਰੰਗ ਬਹ ਤਮਾਸੇ। ਨ ਨਿੰਦਾ ਕੰਨਿ ਰੋਵਣਿ ਉਸਤਤਿ ਸਣਿ ਹਾਸੇ। ਼ ਭੋਗ ਸਾਦੀ ਰਜੀਆ ਕਰਿ ਜੀਭ ਨ ਬਿਲਾਸੇ। ਲੈ ਦਰਗੰਧ ਸਵਾਸੇ। ਨਕ ਨ ਰਜਾ ਵਾਸ ਜੀਵਿਆ ਰਜਿ ਕੋਈ ਨ वज्ञे ਭਰਵਾਸੇ। ਪੀਰ ਮਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਸਚੀ ਰਹਰਾਸੇ ॥ 🖞 ॥

#### Pauri 9 (Sachā bhog)

Akhi vekhi na rajiā bahu rang tamāse. Usatati nindā kani suņi rovaņi tai hāse. Sādin jibh na rajiā kari bhog bilāse. Nak na rajā vāsu lai duragandh suvāse. Raji na koi jiviā kūņe bharavāse. Pir murīdān pirahaņī sachī raharāse.

#### Pauri 9 (True enjoyment)

The eyes are not satisfied with beholding sights and exhibitions; the ears are not satisfied with hearing praise or blame, mourning or rejoicing; the tongue is not satisfied with eating what affords pleasure and delight; the nose is not contented with good or evil odour; nobody is satisfied with his span of life, and everyone entertains false hopes. But the Sikhs are satisfied with the Guru and theirs is the true love and delight.

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਸੱਚੀ ਅੰਗ ਸਫ਼ਲਤਾ)

ਨਿਵੈ ਗਰ पिवा ਸਿਰ ਨ ਲਗੈ ਗਰ ਚਰਣੀ। ਨ पिवा ਵੇਖੋ ਲੋਇਣਿ ਵਿਣ ਪਰ ਤਰਣੀ। ਗਰ ਦਰਸ ਵਿਣ ਸਣਿ पिवा ਸਰਵਣਿ ਉਪਦੇਸ ਸਰਤਿ ਧਰਣੀ। पिवा ਹੋਰ ਸਿਮਰਣੀ। ਜਿਹਬਾ ਵਿਣ ਮੰਤ ਗਰ ਸਬਦ ਵਿਣ ਪੈਰ ਹੋਰ ਸੇਵਾ पिवा ਨਿਹਫਲ ਕਰਣੀ। ਹਥ ਪੀਰ ਮਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਸਖ ਸਤਿਗਰ ਸਰਣੀ ॥ ੧੦ ॥

#### Pauri 10 (Sachi ang saphalatā)

Dhrigu siru jo gur na nivai gur lagai na charaṇi.
Dhrigu loiṇi gur daras viņu vekhai par taraṇi.
Dhrig saravaṇi upades viņu suṇi surati na dharaṇi.
Dhrigu jihabā gur sabad viņu hor mantr simaraṇi.
Viņu sevā dhrigu hath pair hor nihaphal karaṇi.
Pir murīdān pirahaṇi sukh satigur saraṇi.

#### Pauri 10 (Worth of the limbs)

Cursed is the head that bows not before the Guru and touches not his feet. Cursed are the eyes who instead of beholding the Guru behold another's wife. Those ears are (also) cursed which do not listen to the sermon of the Guru and do not concentrate upon it. Cursed is that tongue which recites mantras other than the word of the Guru. Without service, cursed are the heads, and feet, and useless are other deeds. The (true) love is there between the Sikh and the Guru and the real delight is there in the shelter of the Guru.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਸੱਚੀ ਲਗਨ)

ਰੰਗਿ ਰਚੀਐ ਦਿਸੰਦਾ। ਹੋਰਤ ਨ ਸਭ ਕੁੜ ਲਗੀਐ ਹੋਇ ਲਗੰਦਾ। ਹੋਰਤ ਸਾਦਿ ਵਿਸੁ ਨ ਸੁਣਿ ਹੋਰਤ ਰੀਝੀਐ ਲਹੰਦਾ। ਰਾਗ ਨ ਸਖ ਨ ਹੋਰਤ ਕਰਤੁਤਿ ਬਰੀ ਲਗੈ ਫਲ ਮੰਦਾ। ਪੰਥਿ ਹੋਰਤ ਚਲੀਐ ਮਹੰਦਾ। ਨ ਚੋਰ ਠਗ ਪੀਰ ਮਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਸਚ ਸਚਿ ਮਿਲੰਦਾ ॥ ੧੧ ॥

#### Pauri 11 (Sachi lagan)

Horatu rang na rachīai sabh kūru disandā.
Horatu sādi na lagīai hoi visu lagandā.
Horatu rāg na rijhīai suņi sukh na lahandā.
Horu burī karatūti hai lagai phalu mandā.
Horatu panthi na chalīai ṭhagu choru muhandā.
Pīr murīdān piraharī sachu sachi milandā.

#### Pauri 11 (The true devotion)

Love none but the Guru; all other love is false. Enjoy no other relish than his, for it would be poisonous. Be not pleased with any one else's singing, for listening to it would bring no happiness. All acts not in conformity with the Guru's teaching, are evil, and bear evil fruit. Walk only in the way of the true Guru, because in all other ways, there are thieves who cheat and rob. The love of the Guru's Sikhs for the Guru causes their soul to blend their truth with the Truth.

Service Co

| ਪਉੜੀ ੧੨ (ਸੱਚੀ ਲਗਨ)                       |      |          |     |      |       |          |  |
|------------------------------------------|------|----------|-----|------|-------|----------|--|
| ਦੂਜੀ                                     | ਆਸ   | ਵਿਣਾਸੁ   | ਹੈ  | ਪੂਰੀ | ਕਿਉ   | ਹੋਵੈ ।   |  |
| ਦੂਜਾ                                     | ਮੋਹ  | ਸੁ ਧ੍ਰੋਹ | ਸਭੁ | ਓਹੁ  | ਅੰਤਿ  | ਵਿਗੋਵੈ । |  |
| ਦੂਜਾ                                     | ਕਰਮੁ | ਸੁਭਰਮ    | ਹੈ  | ਕਰਿ  | ਅਵਗੁਣ | ਰੋਵੈ ।   |  |
| ਦੂਜਾ                                     | ਸੰਗੁ | ਕੁਢੰਗੁ   | ਹੈ  | ਕਿਉ  | ਭਰਿਆ  | यॆਵै।    |  |
| ਦੂਜਾ                                     | ਭਾਉ  | ਕੁਦਾਉ    | ਹੈ  | ਹਾਰਿ | ਜਨਮੁ  | ਖਲੋਵੈ।   |  |
| ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਗੁਣ ਗੁਣੀ ਪਰੋਵੈ ॥ ੧੨ ॥ |      |          |     |      |       |          |  |

#### Pauri 12 (Sachi lagan)

Dūjī ās viņāsu hai pūrī kiu hovai.

Dūjā moh su dhroh sabhi ohu anti vigovai.

Dūjā karamu subharam hai kari avaguņ rovai.

Dūjā saṅgu kuḍhaṅgu hai kiu bhariā dhovai.

Dūjā bhāu kudāu hai hāri janamu khalovai.

Pīr murīdāṅ pirahaṇī guṇ guṇī parovai.

# Pauri 12 (The true devotion)

Other hopes (except Lord's) are ruination; how could they be accomplished. Other infatuations are delusion which ultimately lead (man) astray. Other actions are deceits by which man cultivates demerits and suffers. The company of the sense of otherness is a perfidious way of living; and how it could wash away the sinful life. The othernness is a wrong stake which ultimatley makes one lose the (battle of) life. The love between the Sikhs and the Guru, brings the meritorious people closer and makes them one (sangat).

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਪ੍ਰੀਤਿ ਦਾ ਰੂਪ)

ਕਰਿ ਦਿਸਟਿ ਅਮਿਓ ਕਛ ਵਾਂਗਿ ਭਵਜਲ ਵਿਚਿ ਰਖੈ। ਦੇ ਅੰਸ ਵਾਂਗਿ ਗਿਆਨ ਹੰਸ ਬਝਿ ਅਭਖੈ। ਭਖ ੳਡਿ ਕੁੰਜ ਲਖੈ ਅਲਖੈ। ਸਿਮਰਣ ਵਾਂਗਿ ਕਰਦੇ ਓਹ ਹੇਤ ਕਰਿ ਸਾੳ ਜ਼ਬੈ। ਮਾਤਾ ਬਾਲਕ ਹੈ ਪਰਖੈ। ਸਤਿਗਰ ਦਇਆਲ ਗਰਸਿਖ ਪਰਖ ਪੀਰ ਮਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਲਖ ਮਲੀਅਨਿ ਕਖੈ ॥ ੧੩ ॥

#### Pauri 13 (Guru ji di priti dā rūp)

Amio disați kari kachhu vāng bhavajal vichi rakhai. Giān ans de hans vāngi bujh bhakh abhakhai. Simaran karade kūnj vāngi udi lakhai alakhai. Mātā bālāk hetu kari ohu sāu na chakhai. Satgur purakhu daiālu hai gursikh parakhai. Pir muridān piraharī lakh mulīani kakhai.

#### Pauri 13 (The nature of the love of Guru)

As the contraction of limbs saves the tortoise, the ambrosial vision of the Guru saves the Sikh from the world ocean. Like a swan having discriminatory knowledge (of sifting water from milk), this vision of Guru provides wisdom about the edible and the inedible. Like a Siberian crane which keeps in mind its off-springs, the Guru also always takes care of the disciples, and (through his spiritual powers) foresees the invisible. As the mother shares not the pleasures of her son, the Guru also has no demand of the Sikh. The true Guru is kind and (sometime) tests also the Sikhs. The love between the Guru and the Sikh makes the latter invaluable like a blade of grass made worthy of million (coins)

### ਪਉੜੀ ੧੪ (ਗੁਰੂ ਨਾਂਲ ਸਿੱਖ ਦੀ ਪ੍ਰੀਤਿ ਦਾ ਰੂਪ)

ਦੇਖਿ ਪਤੰਗ ਜਿਊ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਦਰਸਨ ਸਮਾਵੈ। ਸਰਤਿ ਲਿਵ ਜਿਊ ਲਾਵੈ। ਮਿਰਗ ਅਨਹਦ ਲਿਵ ਮੀਨ ਪਾਵੈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਹੋਇ ਗਰਮਤਿ ਵਿਚਿ ਹੋਇ ਵਿਹਾਵੈ। ਭਵਰ ਸਖ ਚਰਣ ਕਵਲ ਵਿਸਰੈ ਧਿਆਵੈ। **ਉਪਦੇਸ** ਬਾਈਹਾ ਨ ਗਰ ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਦੁਬਿਧਾ ਨਾ ਸੁਖਾਵੈ ॥ ੧੪ ॥

#### Pauri 14 (Gurū nāli Sikh dī priti dā rūp)

Darasanu dekhi patang jiu joti joti samāvai. Sabad surati liv mirag jiu anahad liv lāvai. Sādh sangati vichi minu hoi gurmati sukh pāvai. Charan kaval vichi bhavaru hoi sukh raini vihāvai. Gur upades na visarai bābihā dhiāvai. Pir murīdān pirahan dubidhā nā sukhāvai.

#### Pauri 14 (Nature of the Love of Sikh withGuru)

Beholding the flame (of the lamp), as the moth mingles with the flame and deer absorbs its consciousness in the melodious Word, likewise in the river of holy congregation, the Sikh becoming fish and adopting the way of the wisdom of the Guru, enjoys the life. By becoming black bee of the lotus feet (of the Lord), the Sikh spends his night ecstatically. He never forgets the teaching of the Guru and repeats it as the rainbird does in the rainy season. The love between the Guru and the disciple is such that they do not like the sense of duality.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਗੁਰੂ ਸਭਨਾਂ ਤੋਂ ਸਮਰੱਥ ਹੈ)

ਫਿਰਿ ਮੰਗੀਐ ਮੰਗਣਿ ਓਹ ਨ ਜਾਈਐ। ਦਾਤਾ ਪਛੋਤਾਈਐ। ਫਿਰਿ ਹੋੜਾ ਕੀਚਈ ਸਾਹ ਨ ਓਹ ਸੇਵੀਐ ਸਾਹਿਬ ਸਹਾਈਐ । ਨ ਜਮ ਹੳਮੈ ਓਹੁ ਵੈਦੁ ਲਾਈਐ। ਰੋਗ ਨ ਕਟਈ ਨ ਕਿਉਂ ਦਰਮਤਿ ਮੈਲ ੳਤਰੈ ਤੀਰਥਿ ਨਾਈਐ। ਨ ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾ ਪਿਰਹੜੀ ਸੂਖ ਸਹਜਿ ਸਮਾਈਐ ॥ ੧੫ ॥

#### Pauri 15 (Guru sabhanā ton samarath hai)

Dātā ohu na mangiai phiri mangaṇi jāiai.
Hochhā sāhu na kichai phiri pachhotāiai.
Sāhibu ohu na seviai jam ḍaṇḍi sahāiai.
Haumai rogu na kaṭai ohu vaidu na lāiai.
Duramati mailu na utarai kiun tīrathi nāiai.
Pīr murīdān pirahaṇi sukh sahaj samāiai.

#### Pauri 15 (The Guru is all powerful)

Ask not for a giver from whom you shall have to appeal to another. Employ not a brusque banker who will afterwords make you repent. Serve not such a master as will render you liable to death's punishment. Engage not a physician who cannot cure the malady of pride. What is the use of bathing the body at the places of pilgrimages if the filth of evil inclinations is not cleansed. The love between the Guru and the disciples brings happiness and composure.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਗੁਰੂ-ਪ੍ਰੀਤਿ ਸਭ ਤੋਂ ਉੱਚੀ ਹੈ)

ਪਤਿਸਾਹੀ। ਚਤਰੰਗ ਦਨੀਆਂ ਮਾਲ ਮਲਕ ਦਲ ਸਿਧਿ ਨਿਧਿ ਬਹ ਕਰਾਮਾਤਿ ਉਮਾਹੀ। ਸਭ ਖਲਕ ਉਗਾਹੀ। ਚਿਰ ਜੀਵਣ ਹੰਢਣਾ ਗਿਆਨ ਬਹ ਗਣ ਚਿਤਿ ਕਿਸੈ ਬੇਪਰਵਾਹੀ। ਹੋਰਸ ਨ ਜਾਣਈ ਢੋਈ ਨ ਲਹੈ ਦਬਿਧਾ ਬਦਰਾਹੀ। ਦਰਗਹ ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਪਰਵਾਣੂ ਸੂ ਘਾਹੀ ॥ ੧੬ ॥

#### Pauri 16 (Guru priti sabh ton uchi hai)

Mālu mulaku chaturang dal duniā patisāhī.
ridhi sidhi nidhi bahu karāmāti sabh khalak umāhī.
Chiru jīvaņu bahu haṇḍhaṇā guṇ giān ugāhī.
Horasu kisai na jāṇai chiti beparavāhī.
Daragah ḍhoī na lahai dubidhā badarāhī.
Pīr murīdān pirahaṇī paravāņu su ghāhī.

#### Pauri 16 (Highest is the love for Guru)

If being master of army having four divisions (elephant, chariot, horse and infantry), country and the wealth; if having attraction for others due to possession of miracles through *rddhīs* and *siddhīs*; if living a long life full of qualities and knowledge and if being enough powerful to care for nobody is still engrossed in dilemma, he cannot have shelter in the court of Lord. Due to love for his Guru, even an ordinary grass cutter Sikh becomes acceptable.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਗੁਰੂ ਪ੍ਰੇਮ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਸਭ ਬਿਅਰਥ)

ਧਿਆਨ ਹੈ ਵਿਣ ਹੋਰ ਸਭ ਭਾਉ। ਦੂਜਾ ਗਰ ਆਲਾੳ। ਗਿਆਨ ਹੈ ਵਿਣ ਸਬਦ ਫ਼ਿਕਾ ਗਰ ਸਆਉ। ਵਿਣ ਗਰ ਚਰਣਾਂ ਪੁਜਣਾ ਸਭੁ ਕੁੜਾ ਵਿਣ ਪਰਥਾੳ। ਮੰਨਣਾ ਉਰਾ | ਗਰ ਬਚਨ ਜ ਹੈ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸੰਗ ਚਾੳ। ਵਿਣ ਸਭ ਕਚਾ ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਜਿਣਿ ਜਾਣਨਿ ਦਾਉ ॥ ੧੭ ॥

#### Pauri 17 (Gurū prem ton binā sabh biarath)

Viņu guru horu dhiānu hai sabh dūjā bhāu.
Viņu gur sabad giānu hai phikā ālāu.
Viņu gur charaṇān pūjaṇā sabhu kūṇā suāu.
Viņu gur bachanu ju mannaṇā ūrā parathāu.
Sādh sangati viņu sangu hai sabhu kachā chāu.
Pīr murīdān pirahaṇī jiṇi jāṇani dāu.

#### Pauri 17 (Everything futile except love for the Guru)

The concentration except on Guru is all duality. The knowledge except the knowledge of the Guru-word is a cry in vain. Worship except the Guru feet is all false and selfishness. Except the acceptance of the teaching of the Guru, all other means are incomplete. Except the meeting in the holy congregation, all other assemblages are fragile. The Sikhs loving their Guru, know well to win the game (of life).

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਗੁਰੂ-ਪ੍ਰੀਤਿ ਹਉਮੈ ਨੂੰ ਤੋੜਦੀ ਹੈ)

ਸਿਆਣਪ ਸਰਤਿ ਲਖ ਲਖ ਚਤੁਰਾਈ। ਗਣ ਲਖ ਲਖ ਮਤਿ ਬੁਧਿ ਸੁਧਿ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਲਖ ਪਤਿ ਵਡਿਆਈ। ਸੰਜਮਾਂ ਤੀਰਥ ਨ੍ਹਾਈ। ਤਪ ਲਖ ਲਖ ਲਖ ਜੋਗ ਪੜ੍ਹਾਈ। ਭੋਗ ਲਖ ਲਖ ਪਾਠ ਕਰਮ ਧਰਮ ਓਹ ਵਿਗਚਣਾ ਪਾਈ। ਗਣਾਇ ਥਾਇ ਆਪ ਨ ਪੀਰ ਮਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਹੋਇ ਆਪ ਗਵਾਈ ॥ ੧੮ ॥

#### Pauri 18 (Gurū-prīti haumai nūn toradī hai)

Lakh siāṇap surati lakh lakh guṇ chaturāi.
Lakh mati budhi sudhi giān dhiān lakh pati vaḍiāi.
Lakh jap tap lakh sañjamān lakh tirath nhāi.
Karam dharam lakh jog bhog lakh pāṭh paṛhāi.
Āpu gaṇāi viguchaṇā ohu thāi na pāi.
Pir muridān pirahaṇi hoi āpu gavāi.

#### Pauri 18 (Love for the Guru decimates ego)

One may have millions of wisdoms, consciousness, qualities, meditations, honours,  $j\bar{a}ps$ , penances, continences, bathings on pilgrimage centres, karmas, dharmas yogas, enjoyments and recitations of holy scriptures to his credit. But still, if such a person controlled by ego wishes to be noticed by others, he has gone astray and cannot fathom the Lord (and His creation). If the love prevails between the Guru and the disciple, the sense of ego vanishes (in the thin air).

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਮੂਰੀਦਾਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਦਾ ਰੂਪ)

ਪੈ ਹੋਇ ਛਡਿ ਪੈਰੀ ਪਾ ਖਾਕ ਮਣੀ ਮਨੂਰੀ। ਪਾਣੀ ਕਰੈ ਪੀਹਣਾ ਨਿਤ ਮਜੂਰੀ। ਪਖਾ ਚੂਲਿ ਵਿਛਾਇੰਦਾ ਝੋਕਿ ਝੂਰੀ। ਝਾੜਿ ਤੁਪੜ ਸਬੂਰੀ। ਮਰਦੇ ਵਾਂਗਿ ਮਰੀਦ ਹੋਇ ਕਰਿ ਸਿਦਕ ਹੋਵੈ ਚੰਦਨ ਹਜੂਰੀ। ਸਿੰਮਲਹ ਫਲ ਵਾਸ ਪੀਰ ਮਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਗਰਮੁਖਿ ਮਤਿ ਪੂਰੀ ॥ ੧੯ ॥

#### Pauri 19 (Muridān di sevā dā rūp)

Pairī pai pā khāk hoi chhaḍi maṇī manūrī.

Pāṇī pakhā pīhaṇā nit karai majūrī.

Trapar jhāri vichhāindā chuli jhoki na jhūrī.

Murade vāṅgi murīdu hoi kari sidak sabūrī.

Chandanu hovai simmalahu phalu vāsu hajūrī.

Pīr murīdāṅ piraharī gurmukhi mati pūrī.

#### Pauri 19 (Nature of service by the disciples)

The Sikh of the Guru, falling at the feet (of Guru) forswears his ego and desires of mind. He fetches water, fans the congregation, grinds flour (for r) and does all manual jobs. He cleanses and spreads the sheets and not dejected while putting fire in the hearth. He adopts the ntment like a dead person does. He gets such a fruit of living near uru, as the silk-cotton tree gets by being near the sandal tree i.e. it becomes fragrant. The Sikhs loving the Guru make their wisdom ete.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਗੁਰ ਸੇਵਾ ਦਾ ਫਲ)

ਕਿਨਿ ਕੀਮਤਿ ਸੇਵਾ ਹੋਈ। ਘਣਾ ਫਲ ਗਰ ਹੈ ਰੰਗ ਵੇਖਾਲੇ ਸੋਈ। ਸਰੰਗ ਅਚਰਜ ਗੰਗੇ ਗੋਈ। ਸਾਦ ਵਡਾ ਵਿਸਮਾਦ ਹੈ ਰਸ ਉਤਭਜ ਹੈ ਸਮੋਈ। ਕਰਿ ਨਿਵਾਸ ਚਲਤ ਵਾਸ ਹੈ ਤੋਲ ਕੋਈ। ਅਮੋਲ ਅਤੋਲ -ਜਰੈ ਅਜਰੂ ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾ ਪਿਰਹੜੀ ਜਾਣੈ ਜਾਣੋਈ ॥ ੨੦ ॥

#### Pauri 20 (Gur sevā dā phal)

Gur sevā dā phal ghaṇā kini kimati hoi.
Raṅgu suraṅgu acharaju hai vekhāle soi.
Sādu vaḍā visamādu hai rasu guṅge goi.
Utabhuj vāsu nivāsu hai kari chalatu samoi.
Tolu atolu amolu hai jarai ajaru koi.
Pir muridān pirahaṇi jāṇai jāṇoi.

#### Pauri 20 (Fruit of Guru-service)

Immense is the fruit of the service to the Guru; who can understand its worth. From among the wondrous shades (of life) it makes one see the most wonderful one. The taste of the service is as awesome as the sweet is to the dumb person. It is a great feat (of God) that the fragrance is there in the trees. The service is invaluable and incomparable; any rare endures this unendurable faculty. Only God, the omniscient knows the mystery of the service.

# ਪਉੜੀ ੨੧ (ਮੂਰੀਦ ਤਦਰੂਪ ਕਿੱਕੂੰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ)

ਹੋਵੈ ਚੰਨਣਹ ਕੋ ਚੰਨਣ ਚਲਿਤ ਜਾਣੈ। ਨ ਪਰਵਾਣੈ। ਦੀਵਾ ਦੀਵਿਅਹ ਸਮਸਰਿ ਬਲਦਾ ਪਾਣੀ ਪਾਣੀਐ ਤਿਸ ਕੋ ਸਿਞਾਣੈ। ਨ ਰਲਦਾ ਕੀੜਿਅਹ ਵਖਾਣੈ। ਭਿੰਗੀ ਹੋਵੈ ਕਿਵ ਆਖਿ ਛਡੰਦਾ ਰੰਜ 궁 ਕਰਿ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣੈ। ਸਪ ਪੀਰ ਮਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਹੈਰਾਣ ਹੈਰਾਣੈ ॥ ੨੧ ॥

#### Paurī 21 (Murīd tadrūp kikūn hundā hai)

Channaņu hovai channaņahu ko chalitu na jāņai.
Dīvā baladā dīviahu samasari paravāņai.
Pāņī raladā paņīai tisu ko na siñāņai.
Bhringī hovai kiriahu kiv ākhi vakhāņai.
Sapu chhuḍandā kuñj no kari choj viḍāṇai.
Pīr murīdān piraharī hairāņu hairāņe.

#### Pauri 21 (How disciple becomes one with Guru)

None knows the mystery how in the association of sandal, other trees transform into sandal. From lamp is illumined the lamp and looks identical. No one can identify that water which mixes into water. The small aunt turns into *bhringi* insect; none can tell about it. The snake leaves its slough and this is again a wonderful feat. Similarly, the love between the Guru and disciple is wondrous.

# ਪਉੜੀ ੨੨ (ਆਤਮ ਪਰਾਪਤੀ ਦੀ ਜੁਗਤੀ)

ਹੈ ਕਿਤੂ ਜਗਤਿ ਨਿਵਾਸ ਸ਼ਮਾਣੀ। ਫਲੀ ਵਾਸ ਜਿਊ ਸਿੰਜੇ ਅੰਦਰਿ ਸਾਦ ਇਕ ਪਾਣੀ। ਫਲਾਂ ਬਹ ਕੋ ਘਿਊ ਵਿਚਿ ਵਖਾਣੀਐ ਜਾਣੀ। ਨ स्य ਮਰਮ ਜਿਊ ਵਿਚਿ ਬੈਸੰਤਰ-ਵਿਡਾਣੀ। ਕਾਨ ਓਹ ਅਲਖ ਗਰਮਖਿ ਸੰਜਮਿ ਨਿਕਲੈ ਪਰਵਾਣੀ । ਪਰਗਟ ਪੀਰ ਮੂਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰਬਾਣੀ ॥ ੨੨ ॥

#### Pauri 22 (Ātam parāpatī dī jugati)

Phuli vāsu nivāsu hai kitu jugati samāņi.
Phulān andari jiu sādu bahu siñje ik pāņi.
Ghiu dudhu vichi vakhāņiai ko maramu na jāņi.
Jiu baisantaru kāţh vichi ohu alakh vidāņi.
Gurmukhi sañjami nikalai paragaţu paravāṇi.
Pir murīdān pirahaŗi saṅgati gurbāṇi.

#### Pauri 22 (Technique of self realization)

The fragrance resides in the flowers but none knows how it takes place there. Tastes of the fruits are varied, though the same water irrigates them. Butter remains in the milk but none understands this mystery. In the gurmukhs, due to their discipline the realization of authentic self takes place. For this all, the gurmukh applies the method of love for Guru, sangati and the hyms of the Guru, Gurbāṇī.

# ਪਉੜੀ ੨੩ (ਸਿਰ ਦੀਜੈ ਕਾਣ ਨ ਕੀਜੈ)

ਪਤੰਗ ਦੇਖ ਵੰਸ ਫਿਰਿ ਦੀਪਕ ਜਲੈ ਹਟੈ। ਨ ਫੜਿ ਕਢੀਐ ਨੇਹ ਘਟੈ। ਜਲ ਵਿਚਹੁ ਮਛ ਨ ਘੰਡਾ ਹੇਤੈ ਮਿਰਗ ਜਿਊ ਪਲਟੈ। ਸਣਿ ਨਾਦ ਵਿਣਾਸ ਭਵਰੈ ਹੈ ਫਤਿ ਸੰਘਟੈ। ਵਾਸ ਕਵਲ ਪਿਰਮ ਬੰਧਨ ਗਰਮਖਿ ਕਟੈ। ਸਖ ਫਲ ਰਸ ਬਹ ਧੰਨੂ ਧੰਨੂ ਗੁਰਸਿਖ ਵੰਸ ਹੈ ਧੰਨ ਗਰਮਤਿ ਨਿਧਿ ਖਟੈ ॥੨੩॥੨੭॥ ਸਤਾਈ ॥

#### Paurī 23 (Sir dijai kāņ na kijai)

Dīpak jalai patang vansu phiri dekh na haṭai.

Jal vichahu phaṛi kaḍhiai machh nehu na ghaṭai.

Ghaṇḍā heṇai mirag jiu suṇi nād palaṭai.

Bhavarai vāsu viṇāsu hai phaṇi kavalu sanghaṭai.

Gurmukhi sukh phalu piram rasu bahu bandhan kaṭai.

Dhannu dhannu gursikh vansu hai dhannu gurmati nidhi khaṭai.

#### Pauri 23 (Never hesitate in sacrifice)

Seeing the burning flame of the lamp the moths cannot withhold themselves. The fish is taken out of water but still it does not give up its love for water. As listening to the drum beat of the hunter, the deer turns towards the sound, and the black bee by entering the flower perishes itself for enjoying the fragrance. Similarly, the *gurmukhs* enjoy the delight of love and liberate themselves from all the bondages. The family lineage of the Guru and the Sikhs is blessed who following the wisdom of Guru realize the self.

# ੧ਓੇ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਸਿੱਖੀ ਐਖੀ ਪਰ ਅਮੋਲਕ ਹੈ)

ਵਾਲਹੁ ਨਿਕੀ ਆਖੀਐ ਖੰਡੇ ਧਾਰਹੁ ਸੁਣੀਐ ਤਿਖੀ। ਆਖਣਿ ਆਖਿ ਨ ਸਕੀਐ ਲੇਖ ਅਲੇਖ ਨ ਜਾਈ ਲਿਖੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥੁ ਵਖਾਣੀਐ ਅਪੜਿ ਨ ਸਕੈ ਇਕਤੁ ਵਿਖੀ। ਸਿਲ ਅਲੂਣੀ ਚਟਣੀ ਤੁਲਿ ਨ ਲਖ ਅਮਿਅ ਰਸ ਇਖੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਪਾਇਆ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਵਿਰਲੀ ਜੁ ਬਿਰਖੀ। ਸਤਿਗੁਰ ਤੁਠੈ ਪਾਈਐ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰਮਤਿ ਗੁਰਸਿਖੀ। ਚਾਰਿ ਪਦਾਰਥ ਭਿਖਕ ਭਿਖੀ॥੧॥

#### 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Sikhī aukhī par amolak hai)

Vālahu nikī ākhīai khaṇḍe dhārahu suṇīai tikhī.
Ākhaṇi ākhi na sakīai lekh alekh na jāī likhī.
Gurmukhi panthu vakhāṇīai apaṇi na sakai ikatu vikhī.
Sil ālūṇī chaṭaṇī tul na lakh amia ras ikhī.
Gurmukhi sukh phalu pāiā bhāi bhagati viralī ju birakhī.
Satigur tuṭhai pāīai sādh saṅgati gurmati gursikhī.
chāri padārath bhikhak bhikhī.

# One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Sikh spirit is difficult but invaluable)

Sikh spirit is subtler than a trichome and sharper than the edge of sword. Nothing can be said or explained about it and its indescribable account cannot be written. Defined as the way of the Gurmukhs, it cannot be attained by a single step. It is like licking a tasteless stone but the joy of even the juice of millions of sweet sugar cane, cannot be compared with it. The gurmukhs have attained the pleasure-fruit of loving devotion which grows on rare trees. By the grace of the true Guru, following the wisdom of the Guru and in the holy congregation alone the Sikh spirit is attained. Four ideals (dharma, arth, kām and moks) of life are begged by the beggars.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਸਿੱਖੀ ਨਿਸ਼ਕਾਮ ਹੈ)

ਚਾਰਿ ਪਦਾਰਥ ਆਖੀਅਨਿ ਸਤਿਗੁਰ ਦੇਇ ਨ ਗੁਰਸਿਖੁ ਮੰਗੈ। ਅਠ ਸਿਧੀ ਨਿਧੀ ਨਵੈ ਰਿਧਿ ਨ ਗੁਰੁ ਸਿਖੁ ਢਾਕੈ ਟੰਗੈ। ਕਾਮਧੇਣੁ ਲਖ ਲਖਮੀ ਪਹੁੰਚ ਨ ਹੰਘੈ ਢੰਗਿ ਸੁਢੰਗੈ। ਲਖ ਪਾਰਸ ਲਖ ਪਾਰਿਜਾਤ ਹਥਿ ਨ ਛੁਹਦਾ ਫਲ ਨ ਅਭੰਗੈ। ਤੰਤ ਮੰਤ ਪਾਖੰਡ ਲਖ ਬਾਜੀਗਰ ਬਾਜਾਰੀ ਨੰਗੈ। ਪੀਰ ਮੁਰੀਦੀ ਗਾਖੜੀ ਇਕਸ ਅੰਗਿ ਨ ਅੰਗਣਿ ਅੰਗੈ। ਗੁਰਸਿਖੁ ਦੂਜੇ ਭਾਵਹੁ ਸੰਗੈ॥੨॥

#### Paurī 2 (Sikhī nişakām hai)

Chāri padarath ākhiani satigur dei na gursikh mangai.
Aṭh sidhī nidhī navai ridhi na guru sikhu dhākai ṭaṅgai.
Kāmadheṇu lakh lakhamī pahuñch na haṅghai dhaṅgi sudhaṅgai.
Lakh pāras lakh pārijāti hathi na chhuhadā phal na abhaṅgai.
Tant mant pākhaṇd lakh bājīgar bājārī naṅgai.
Pīr murīdī gākhaṇī ikas aṅgi na aṅgaṇi aṅgai.
Gursikh dūje bhāvahu saṅgai.

#### Pauri 2 (Sikh life is without desires)

The true Guru himself bestows the four ideals; the Sikh of the Guru does not ask for them. The gurmukh never carries on his back the nine treasures and eight miraculous powers. Wish fulfilling cow and millions of Laksamis, with their fine gestures cannot reach a gursikh — Sikh of the Guru. The Sikh of the Guru never touches the philosopher's stone or transitory fruits of millions of wishfulfilling trees. Millions of tantrists knowing mantras and tantras are mere naked acrobats for a Sikh of the Guru. The Gurudisciple relationship is very complex because many are its laws and byelaws. The Sikh of the Guru is ever shy of the sense of duality.

# ਪਉੜੀ ੩ (ਸਿੱਖੀ ਦੀ ਅਮੋਲਕਤਾ)

ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਸਿਖਣਾ ਨਾਦੁ ਨ ਵੇਦ ਨ ਆਖਿ ਵਖਾਣੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਲਿਖਣਾ ਲਖ ਨ ਚਿਤ੍ਰ ਗੁਪਤਿ ਲਿਖਿ ਜਾਣੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਸਿਮਰਣੋ ਸੇਖ ਅਸੰਖ ਨ ਰੇਖ ਸਿਞਾਣੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਵਰਤਮਾਨੁ ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਉਲੰਘਿ ਪਛਾਣੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਬੁਝਣਾ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਅੰਦਰਿ ਕਿਵ ਆਣੈ। ਗੁਰ ਪਰਸਾਦੀ ਸਾਧਸੰਗਿ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਹੋਇ ਮਾਣੁ ਨਿਮਾਣੈ। ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਵਿਰਲਾ ਰੰਗੁ ਮਾਣੈ॥੩॥

#### Pauri 3 (Sikhi di amolakatā)

Gursikhi dā sikhaṇā nādu na ved na ākhi vakhāṇai.
Gursikhi dā likhaṇā lakh na chitr gupati likhi jāṇai.
Gursikhi dā simaraṇon sekh asankh na rekh siñāṇai.
Gursikhi dā varatamānu vih ikih ulanghi pachhāṇai.
Gursikhi dā bujhaṇā giān dhiān andari kiv āṇai.
Gur parasādī sādh sangi sabadu surati hoi māṇu nimāṇai.
Bhāi bhagati viralā rangu māṇai.

#### Pauri 3 (Invaluableness of Sikh Jife)

The discipline of the discipleship of the Guru is reliable for the Vedas and all the melodies. Even Chi a gupt, the writer of the accounts of the actions of the people, does not know how to write about the spirit of Sikh life. The glory of simaran, remembrance of the name of the Lord, cannot be known by myriad Sesanāgs (thousand hooded mythical snake). The conduct of the Sikh spirit can be known only by going beyond the worldly phenomena. How can anybody understand the Sikh way of life or Gursikhī through learning and contemplation alone? By the grace of the Guru, in the holy congregation, the gursikh concentrating his consciousness in the Word sheds pride and becomes humble. A rare one may enjoy the pleasure of loving devotion.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਸਿੱਖੀ ਦੀ ਸਿੱਖਿਆ ਤੇ ਰਸ)

ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਸਿਖਣਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਦੀ ਸੇਵਾ। ਦਸ ਅਵਤਾਰ ਨ ਸਿਖਿਆ ਗੀਤਾ ਗੋਸਟਿ ਅਲਖ ਅਭੇਵਾ। ਵੇਦਨ ਜਾਣਨ ਭੇਦ ਕਿਹੁ ਲਿਖਿ ਪੜਿ ਸੁਣਿ ਸਣੁ ਦੇਵੀ ਦੇਵਾ। ਸਿਧ ਨਾਥ ਨ ਸਮਾਧਿ ਵਿਚਿ ਤੰਤ ਨ ਮੰਤ ਲੰਘਾਇਨਿ ਖੇਵਾ। ਲਖ ਭਗਤਿ ਜਗਤ ਵਿਚਿ ਲਿਖਿ ਨ ਗਏ ਗੁਰੁ ਸਿਖੀ ਟੇਵਾ। ਸਿਲਾ ਅਲੂਣੀ ਚਟਣੀ ਸਾਦਿ ਨ ਪੁਜੈ ਲਖ ਲਖ ਮੇਵਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸਮੇਵਾ॥੪॥

#### Paurī 4 (Sikhi dī sikhiā te ras)

Gursikhī dā sikhaṇā gurmukhi sādh saṅgati dī sevā.

Das avatār na sikhiā Gītā gosaṭi alakh abhevā.

Ved na jāṇani bhedu kihu likhi paṇi suṇi saṇu devī devā.

Sidh nāth na samādhi vichi tant na mant laṅghāin khevā.

Lakh bhagati jagat vichi likhi na gae guru sikhī ṭevā.

Silā alūṇī chataṇī sādi na pujai lakh lakh mevā.

Sādh saṅgati gur sabad samevā.

#### Pauri 4 (Joy and teachings of the Sikh life)

The way of learning the conduct of a Sikh of the Guru is that one should serve the holy congregation. This mystery was not known even to the ten incarnations (of Viṣṇu); this mystery is beyond the Gītā and discussions. Even the Vedas know not its secret though they are studied by gods and goddesses. The deep meditations of the siddhs, naths and even the tantramantras could not cross the teachings and practices of Sikh way of life. Millions of devotees flourished in this World but they also could not understand the life-discipline of the Sikhs of the Guru. This life is similar to the licking of the saltless stone but its taste is incomparable even to the millions of fruits. Absorption in the word of the Guru in the holy congregation is the accomplishment of the life of a gursikh.

# ਪਉੜੀ ੫ (ਸਿੱਖੀ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਰ)

ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਸਿਖਣਾ ਸਬਦਿ ਸੁਰਤਿ ਸਤਿਸੰਗਤਿ ਸਿਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਲਿਖਣਾ ਗੁਰਬਾਣੀ ਸੁਣਿ ਸਮਝੈ ਲਿਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਸਿਮਰਣੋ ਸਤਿਗੁਰੁ ਮੰਤੁ ਕੋਲੂ ਰਸੁ ਇਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਵਰਤਮਾਨੁ ਚੰਦਨ ਵਾਸੁ ਨਿਵਾਸੁ ਬਿਰਿਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਬੁਝਣਾ ਬੁਝਿ ਅਬੁਝਿ ਹੋਵੈ ਲੈ ਭਿਖੈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਸੁਣਿ ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਸਰਿਖੈ। ਵਰਤਮਾਨੁ ਲੰਘਿ ਭੂਤ ਭਵਿਖੈ॥੫॥

#### Pauri 5 (Sikhi di prāpati dā prakār)

Gur sikhi dā sikhaṇā sabadi surati satisangati sikhai.
Gur sikhi dā likhaṇā gurbāṇī suṇi samajhai likhai.
Gur sikhī dā simaraṇo satiguru mantū kolū rasu ikhai.
Gur sikhī dā varatamānu chandan vāsu nivāsu birikhai.
Gur sikhī dā bujhaṇā bujhi abujhi hovai lai bhikhai.
Sādh saṅgati gur sabadu suṇi nāmu dānu isanānu sarikhai.
Varatamānu laṅghi bhūt bhavikhai.

#### Pauri 5 (Practices for attainment of Sikh-life)

To learn about Sikh-life, one ought to merge one's consciousness in the Word in the holy congregation. Writing about Sikh life is to go on listening, understanding and continuously writing. Simran, meditation in Sikh life is learning the Guru-mantra (Vāhigurū) which is sweet like sugarcane juice. The spirit of the Sikhism is like fragrance residing in sandalwood trees. The understanding of a Sikh of the Guru consists in the fact that even after having received the gifted alms (of  $n\bar{a}m$ ) and being fully knowledgeable, he considered himself as ignorant. The Sikh of the Guru, in the holy congregation listens to the word of the Guru and practises meditation, charity and ablution, and thus goes across the past present to a new the future.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਸਿੱਖੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਰ)

ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਬੋਲਣਾ ਹੁਇ ਮਿਠ ਬੋਲਾ ਲਿਖੈ ਨ ਲੇਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਚਲਣਾ ਚਲੈ ਭੈ ਵਿਚਿ ਲੀਤੇ ਭੇਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਰਾਹੁ ਏਹੁ ਗੁਰਮੁਖਿ ਚਾਲ ਚਲੈ ਸੋ ਦੇਖੈ। ਘਾਲਿ ਖਾਇ ਸੇਵਾ ਕਰੈ ਗੁਰ ਉਪਦੇਸੁ ਅਵੇਸੁ ਵਿਸੇਖੈ। ਆਪੁ ਗਣਾਇ ਨ ਅਪੜੈ ਆਪੁ ਗਵਾਏ ਰੂਪ ਨ ਰੇਖੈ। ਮੁਰਦੇ ਵਾਂਗੁ ਮੁਰੀਦ ਹੋਇ ਗੁਰ ਗੋਰੀ ਵੜਿ ਅਲਖ ਅਲੇਖੈ। ਅੰਤੁ ਨ ਮੰਤੂ ਨ ਸੇਖ ਸਰੇਖੈ॥੬॥

#### Pauri 6 (Sikhi prāpati dā prakār)

Gur sikhi dā bolaṇā hui miṭh bolā likhai na lekhai. Gur sikhi dā chalaṇā chalai bhai vichi līte bhekhai. Gur sikhi dā rāhu ehu gurmukhi chāl chalai so dekhai. Ghāli khāi sevā karai gur upadesu avesu visekhai. Āpu gaṇāi na apaṇai āpu gavāe rūp na rekhai. Murade vāṅgu murīd hoi gur gorī vaṇi alakh alekhai. Antu na mantu na sekh sarekhai.

#### Pauri 6 (Conduct of the Sikh life)

In the Sikh life one speaks midly and never gets oneself noticed i.e. ego is repudiated. Maintaining the Sikh form and moving in the fear of the Lord constitute the Sikh way of living. Sikh living means following the footsteps of gursikhs. One should eat the fruit of one's own labour, do service and should always remain inspired by the teachings of the Guru. The supreme Lord is not attained through egotism and only after losing the sense of ego one can identify oneself with the formless and limitless Lord. A disciple becoming like a dead person and entering into the guru-grave can merge in that imperceptible Lord who is beyond all writs. Śeṣanāgs could not understand the mystery of His mantra.

I.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਸਿੱਖੀ ਦੀ ਅਮੋਲਕਤਾ)

ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਸਿਖਣਾ ਗੁਰੂ ਸਿਖ ਸਿਖਣ ਬਜਰੁ ਭਾਰਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਲਿਖਣਾ ਲੇਖੁ ਅਲੇਖੁ ਨ ਲਿਖਣਹਾਰਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਤੋਲਣਾ ਤੁਲਿ ਨ ਤੋਲਿ ਤੁਲੈ ਤੁਲਧਾਰਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਦੇਖਣਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰਦੁਆਰਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਚਖਣਾ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰੂ ਸਬਦੁ ਵੀਚਾਰਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਸਮਝਣਾ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਜਗਾਵਣਹਾਰਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਪਿਰਮੁ ਪਿਆਰਾ॥੭॥

#### Pauri 7 (Sikhi di amolakatā)

Gur sikhi dā sikhaṇā guru sikh sikhaṇ bajar bhārā.
Gur sikhi dā likhaṇā lekhu alekhu na likhaṇahārā.
Gur sikhi dā tolaṇā tuli na toli tulai tuladhārā.
Gur sikhi dā dekhaṇā gurmukhi sādh saṅgati gurduārā.
Gur sikhi dā chakhaṇā sādh saṅgati gur sabadu vichārā.
Gur sikhi dā samajhaṇā joti joti jagāvaṇahārā.
Gurmukhi sukh phalu piramu piārā.

## Pauri 7 (Invaluability of Sikh life)

Learning of the Sikh way of life is as tough as the thunderbolt and only the Sikhs of the Guru learn it. Writing about the Sikh-life is also beyond all accounts; none can write. No scale can weigh the Sikh way of life. The glimpse of the Sikh life can be had only in the holy congregation and the Gurdvārā, the door of the Lord. Pondering upon the word of Guru in the holy congregation is like tasting of the Sikh way of life. Understanding of the Sikh life is like kindling the flame of the Lord. The pleasure-fruit of the Gurmukhs is the love of the dear Lord.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਸਿੱਖੀ ਪਾ ਕੇ ਉੱਚੇ ਹੋਈਦਾ ਹੈ)

ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਰੂਪ ਦੇਖਿ ਇਕਸ ਬਾਝੁ ਨ ਹੋਰਸੁ ਦੇਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਚਖਣਾ ਲਖ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਫਲ ਫਿਕੈ ਲੇਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਨਾਦੁ ਸੁਣਿ ਲਖ ਅਨਹਦ ਵਿਸਮਾਦ ਅਲੇਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਪਰਸਣਾ ਠੰਢਾ ਤਤਾ ਭੇਖ ਅਭੇਖੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦੀ ਵਾਸੁ ਲੈ ਹੁਇ ਦੁਰਗੰਧ ਸੁਗੰਧ ਸਰੇਖੇ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਮਰ ਜੀਵਣਾ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਭੈ ਨਿਮਖ ਨਮੇਖੈ। ਅਲਪਿ ਰਹੈ ਗੁਰ ਸਬਦਿ ਵਿਸੇਖੈ॥੮॥

## Pauri 8 (Sikhi pā ke uche hoidā hai)

Gur sikhī dā rūp dekhi ikas bājhu na horasu dekhai. Gur sikhī dā chakhaṇā lakh amrit phal phikai lekhai. Gur sikhī dā nādu suṇi lakh anahad visamād alekha: Gur sikhī dā parasaṇā ṭhaṇḍhā tatā bhekh abhekhai. Gur sikhī dī vāsu lai hui duragandh sugandh sarekhai. Gur sikhī mar jīvaṇā bhāi bhagati bhai nimakh namekhai. Alapi rahai gur sabadi visekhai.

## Pauri 8 (One becomes truthful after attaining the Sikh-life)

One who has attained Sikh-life does not wish to have glimpse of any (god, goddess) except the Lord. To one who has tasted the Sikh-life, million of ambrosial fruits taste mawkish. Listening to the melody of Sikh-life, one enjoys the wondrous delight of millions of unstruck melodies. Those who have come in touch with the Sikh spirit have gone beyond the impacts of hot and cold, guise and disguise. Having inhaled the fragrance of Sikh life, one feels all other fragrances as a smell. One who has started living the Sikh way of life, lives every moment in loving devotion. Subsumed in the word of Guru, he remains detached from the world.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਕਰਤੱਬ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚਾ ਪੰਥੁ ਹੈ ਸਿਖੁ ਸਹਜ ਘਰਿ ਜਾਇ ਖਲੋਵੇ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਰਹਰਾਸਿ ਹੈ ਪੈਰੀਂ ਪੈ ਪਾਖਾਕੁ ਜੁ ਹੋਵੇ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਨਾਵਣਾ ਗੁਰਮਤਿ ਲੈ ਦੁਰਮਤਿ ਮਲੁ ਧੋਵੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਪੂਜਣਾ ਗੁਰਸਿਖ ਪੂਜ ਪਿਰਮ ਰਸੁ ਭੋਵੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਮੰਨਣਾ ਗੁਰ ਬਚਨੀ ਗਲਿ ਹਾਰੁ ਪਰੋਵੈ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਜੀਵਣਾ ਜੀਵਦਿਆਂ ਮਰਿ ਹਉਮੈ ਖੋਵੈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰੁ ਸਬਦ ਵਿਲੋਵੈ॥੯॥

#### Pauri 9 (Sikhi dā karattab)

Gurmukhi sachā panthu hai sikhu sahaj ghari jāi khalovai. Gurmukhi sachu raharāsi hai pairīn pai pākhāku ju hovai. Gur sikhī dā nāvaṇā gurmati lai durmati malu dhovai. Gur sikhī dā pūjaṇā gursikh pūj piram rasu bhovai. Gur sikhī dā mannaṇā gur bachanī gali hāru parovai. Gur sikhī dā jīvaṇā jīnvadiān mari haumai khovai. Sādh saṅgatī gur sabad vilovai.

## Pauri 9 (Activity in the Sikh-life)

The way of gurmukhs is that way of truth treading which, the Sikh automatically stabilizes in his innate nature. The conduct of gurmukhs is true; touching of the feet and becoming of dust of the feet i.e. getting most humble is their active behaviour. The ablution in Sikh-life is washing away of evil propensities by adopting the wisdom of the Guru (gurmat). Worship in Sikh-life is the worship (service) to the Sikhs of the Guru and getting drenched in the shower of love of the dear Lord. Wearing the words of the Guru like garland, is the accepting of the will of the Lord. Life of a gursikh is being dead i.e. losing one's ego while alive. In such a life the word of the Guru is churned in the holy congregation.

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਸਿੱਖੀ ਦੀ ਕਾਰ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਖਾਵਣਾ ਦੁਖੁ ਸੁਖੁ ਸਮਕਰਿ ਅਉਚਰ ਚਰਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਗਾਵਣਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਾਦੀ ਨਿਝਰੁ ਝਰਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਧੀਰਜ਼ ਧਰਮੁ ਪਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਅਜਰੁ ਜਰਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀਦਾ ਸੰਜਮੋਂ ਡਰਿ ਨਿਡਰੁ ਨਿਡਰ ਮੁਚ ਡਰਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਮਿਲਿ ਸਾਧਸੰਗਿ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਜਗੁ ਦੁਤਰੁ ਤਰਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖੀ ਦਾ ਕਰਮੁ ਏਹੁ ਗੁਰ ਫੁਰਮਾਏ ਗੁਰਸਿਖ ਕਰਣਾ। ਗੁਰ ਕਿਰਪਾ ਗੁਰ ਸਿਖੁ ਗੁਰੁ ਸਰਣਾ॥੧੦॥

#### Pauri 10 (Sikhi di kār)

Gurmukhi sukh phalu khāvaṇā dukhu sukhu samakari auchar charaṇā.
Gur sikhi dā gāvaṇā amrit bāṇi nijharu jharaṇā.
Gur sikhi dhiraju dharamu piram piālā ajaru jaraṇā.
Gur sikhi dā sañjamo ḍari niḍaru niḍar much ḍaraṇā.
Gur sikhi mili sādh saṅgi sabad surati jagu dutaru taraṇā.
Gur sikhi dā karamu ehu gur phuramāe gursikh karaṇā.
Gur kirapā guru sikhu guru saraṇā.

## Pauri 10 (Performance of Sikh life)

Adopting pleasure and pain equally, the gurmukhs eat the fruit of delight. Music in the Sikh way of life is the continuous flow (singing) of ambrosial hymns of the Guru. Fortitude and duty in Sikh life is the bearing of the unbearable power of the cup of love. The practice of continence in Sikhism is getting fearless in this scaring world and moving always in the fear of the Lord. Another doctrine of the Sikh life is that joining the holy congregation and concentrating the mind in the word, man goes across the world ocean. Acting according the instructions of the Guru is the performance of the Sikh life. By the grace of the Guru, the disciple (Sikh) remains in the shelter of the Guru.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਗੁਰੂ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਤੇ ਗੁਣ)

ਵਾਸਿ ਸੁਵਾਸੁ ਨਿਵਾਸੁ ਕਰਿ ਸਿੰਮਲਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲ ਲਾਏ। ਪਾਰਸ ਹੋਇ ਮਨੂਰੁ ਮਲੁ ਕਾਗਹੁ ਪਰਮ ਹੰਸੁ ਕਰਵਾਏ। ਪਸੂ ਪਰੇਤਹੁ ਦੇਵ ਕਰਿ ਸ਼ਤਿਗੁਰ ਦੇਵ ਸੇਵ ਭੈ ਪਾਏ। ਸਭ ਨਿਧਾਨ ਰਖਿ ਸੰਖ ਵਿਚਿ ਹਰਿ ਜੀ ਲੈ ਲੈ ਹਥਿ ਵਜਾਏ। ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਣੁ ਆਖੀਐ ਭਗਤਿ ਵਛਲ ਹੋਇ ਆਪੁ ਛਲਾਏ। ਗੁਣ ਕੀਤੇ ਗੁਣ ਕਰੇ ਜਗ ਅਵਗੁਣ ਕੀਤੇ ਗੁਣ ਗੁਰ ਭਾਏ। ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਜਗ ਵਿਚਿ ਆਏ॥੧੧॥

## Pauri 11 (Guru di sakati te gun)

Vāsi suvāsu nivāsu kari simmali gurmukhi sukh phal lāe. Pāras hoi manūru malu kāgahu param hansu karavāe. Pasū paretahu dev kari satigur dev sev bhai pāe. Sabh nidhān rakhi sankh vichi harijī lai lai hathi vajāe. Patit udhāraņu ākhīai bhagati vachhal hoi āpu chhalāe. Guņ kīte guņ kare jag avaguņ kīte guņ gur bhāe. Paraupakārī jagi vichi āe.

## Pauri 11 (Powers and virtues of the Guru)

Diffusing in all the places like fragrance, the gurmukh makes even the mind oriented, manmukh, fragrant by giving him pleasure-fruit. He transforms iron slag into gold and the crows into the swans of highest order (param hans). Consequent to the service of the true Guru, animals and ghosts also become gods. Having all the treasures in His hand (conch) He goes on distributing them with his hand among the people day and night. Called as the redeemer of the sinners, the Lord, loving to the devotees, gets Himself deluded by the devotees. The whole world is good towards the wellwisher alone, but, the Guru loves to do good even to the evil doer. Guru has come to the world as a benevolent entity.

# ਪਉੜੀ ੧੨ (ਸਿੱਖ ਪਰਉਪਕਾਰੀ)

ਫਲ ਦੇ ਵਟ ਵਗਾਇਆਂ ਤਛਣਹਾਰੇ ਤਾਰਿ ਤਰੰਦਾ। ਤਛੇ ਪੁਤ ਨ ਡੋਬਈ ਪੁਤ ਵੈਰੁ ਜਲ ਜੀ ਨ ਧਰੰਦਾ। ਵਰਸੈ ਹੋਇ ਸਹੰਸ ਧਾਰ ਮਿਲਿ ਗਿਲ ਜਲੂ ਨੀਵਾਣਿ ਚਲੰਦਾ। ਡੋਬੈ ਡਬੈ ਅਗਰ ਨੋ ਆਪੁ ਛਡਿ ਪੁਤ ਪੈਜ ਰਖੰਦਾ। ਤਰਿ ਡੁਬੈ ਡੁਬਾ ਤਰੈ ਜਿਣਿ ਹਾਰੈ ਹਾਰੈ ਸੁ ਜਿਣੰਦਾ। ਉਲਟਾ ਖੇਲੂ ਪਿਰੰਮ ਦਾ ਪੈਰਾਂ ਉਪਰਿ ਸੀਸੁ ਨਿਵੰਦਾ। ਆਪਹੁ ਕਿਸੈ ਨ ਜਾਣੈ ਮੰਦਾ॥੧੨॥

#### Pauri 12 (Sikh paraupakāri)

Phal de vat vagāiān tachhaṇahāre tāri tarandā.
Tachhe put na dobaī put vaīru jal jī na dharandā.
Varasai hoi sahans dhār miligil jalu nīvāṇi chalandā.
Dobai dabai agar no āpu chhaḍi put paij rakhandā.
Tari dubai dubā tarai jiṇi hārai hārai su jiṇandā.
Ulaṭā khelu piramm dā pairān upari sīsu nivandā.
Āpahu kisai na jāṇai mandā.

## Pauri 12 (Sikh, the altruist)

A tree gives fruits to stone thrower and wooden boat to the cutter to get him across. Water, the father (of tree) not remembering the evil deeds (of carpenter) does not drown the boat along with carpenter. Becoming thousands of currents when it rains, water in thousand streams flows towards the lower places. Wood of agar tree is drowned but repudiating ego, water saves the honour of its son, wood of the tree [in fact agar(eaglewood) floats under water surface]. He who goes on swimming upon the water (of love) may be understood as drowned and he who drowns in love, may be considered as having swum across. Similarly, winner in the world loses and becoming detached and the loser, one wins (ultimately). Inverse is the tradition of love which makes the head bow to the feet. The altruist Sikh considers none as the bad or the worse.

ਪਉੜੀ ੧੩ (ਸਿੱਖ ਸਨਿਮ੍ਰ ਤੇ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਹੈ)
ਧਰਤੀ ਪੈਰਾਂ ਹੇਠਿ ਹੈ ਧਰਤੀ ਹੇਠਿ ਵਸੰਦਾ ਪਾਣੀ।
ਪਾਣੀ ਚਲੈ ਨੀਵਾਣ ਨੋ ਨਿਰਮਲੁ ਸੀਤਲੁ ਸੁਧੁ ਪਰਾਣੀ।
ਬਹੁ ਰੰਗੀ ਇਕ ਰੰਗੂ ਹੈ ਸਭਨਾਂ ਅੰਦਰਿ ਇਕੋ ਜਾਣੀ।
ਤਤਾ ਹੋਵੈ ਧੁਪ ਵਿਚਿ ਛਾਵੈ ਠੰਡਾ ਵਿਰਤੀ ਹਾਣੀ।
ਤਪਦਾ ਪਰਉਪਕਾਰ ਨੋ ਠੰਢੇ ਪਰਉਪਕਾਰ ਵਿਹਾਣੀ।
ਅਗਨਿ ਬੁਝਾਏ ਤਪਤਿ ਵਿਚਿ ਠੰਢਾ ਹੋਵੈ ਬਿਲਮੁ ਨ ਆਣੀ।
ਗਰ ਸਿਖੀ ਦੀ ਏਹ ਨੀਸਾਣੀ॥੧੩॥

Pauri 13 (Sikh sanimr te paraupakāri hai)

Dharatī pairān heṭhi hai dharatī heṭhi vasandā pāṇī.

Pāṇī chalai nivāṇ no niramalu sitalu sudhu parāṇī.

Bahu raṅgī ik raṅgu hai sabhanā andari iko jāṇī.

Tatā hovai dhup vichi chhāvai ṭhaṇḍhā viratī hāṇī.

Tapadā paraupakār no ṭhaṇḍhe paraupakār vihāṇī.

Agani bujhāe tapati vichi ṭhaṇḍhā hovai bilamu na āṇī.

Guru sikhī dī ehu nīsāṇī.

## Pauri 13 (Sikh, the humble and the benevolent)

The earth is under our feet but under the earth is water. Water flows downward and makes others cool and clean. Mixed with various colours it assumes those colours but in itself it is colourless common to all. It becomes hot in the sun and cool in the shade, that is it acts in consonance with its companions (sun and shade). Whether hot or cold its purpose always is other's good. Though itself warm it extinguishes the fire and takes no time to get cold again. These are the virtuous marks of the Sikh culture.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਸਿੱਖ ਸਨਿਮ੍ਰ ਤੇ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਹੈ)

ਪਾਣੀ ਅੰਦਰਿ ਧਰਤਿ ਹੈ ਧਰਤੀ ਅੰਦਰਿ ਪਾਣੀ ਵਸੈ।'
ਧਰਤੀ ਰੰਗੁ ਨ ਰੰਗ ਸਭ ਧਰਤੀ ਸਾਉ ਨ ਸਭ ਰਸ ਰਸੈ।
ਧਰਤੀ ਗੰਧੁ ਨ ਗੰਧ ਬਹੁ ਧਰਤਿ ਨ ਰੂਪ ਅਨੂਪ ਤਰਸੈ।
ਜੇਹਾ ਬੀਜੈ ਸੋ ਲੁਣੈ ਕਰਮਿ ਭੂਮਿ ਸਭ ਕੋਈ ਦਸੈ।
ਚੰਦਨ ਲੇਪੁ ਨ ਲੇਪੁ ਹੈ ਕਰਿ ਮਲ ਮੂਤ ਕਸੂਤੁ ਨ ਧਸੈ।
ਵੁਠੇ ਮੀਹ ਜਮਾਇਦੇ ਡਵਿ ਲਗੈ ਅੰਗੂਰੁ ਵਿਗਸੈ।
ਦੁਖਿ ਨ ਰੋਵੈ ਸੁਖਿ ਨ ਹਸੈ॥੧੪॥

#### Pauri 14 (Sikh sanimr te paraupakārī hai)

Pāṇī andari dharati hai dharatī andari pāṇī vasai.
Dharatī raṅgu na raṅg sabh dharatī sāu na sabh ras rasai.
Dharatī gandhu na gandhu bahu dharati na rūp anūp tarasai.
Jehā bijai so luṇai karami bhūmi sabh koī dasai.
Chandan lepu na lepu hai kari mal mūt kasūtie na dhasai.
Vuṭhe mīh jamāide ḍavi lagai aṅgūru vigasai.
Dukhi na rovai sukhi na hasai.

## Pauri 14 (Sikh, the humble and the benevolent)

Earth is in water and in the earth also is water. Earth has no colour yet it has all colours (in the form of different vegetation) in it. Earth has no taste yet all the tastes are contained in it. No smell is there in the earth, yet all the fragrances reside in it. Earth is a field for actions; here one reaps when one sows. Plastered with sandal paste, it does not get attached to it and fouled up by creatures' excreta it does not sink with anger and shame. After rains people sow corn in it and even after (getting heat) fire new seedlings sprout from it. It does not wail in suffering nor laughs in pleasure.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਸਿੱਖ ਦੀ ਨਿੱਤ ਕਮਾਈ )

ਪਿਛਲ ਰਾਤੀਂ ਜਾਗਣਾ ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦਿੜਾਏ। ਮਿਠਾ ਬੋਲਣੁ ਨਿਵ ਚਲਣੁ ਹਥਹੁ ਦੇਕੈ ਭਲਾ ਮਨਾਏ। ਥੋੜਾ ਸਵਣਾ ਖਾਵਣਾ ਥੋੜਾ ਬੋਲਨੁ ਗੁਰਮਤਿ ਪਾਏ। ਘਾਲਿ ਖਾਇ ਸੁਕ੍ਰਿਤੁ ਕਰੈ ਵਡਾ ਹੋਇ ਨ ਆਪੁ ਗਣਾਏ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਗਾਂਵਦੇ ਰਾਤਿ ਦਿਹੈਂ ਨਿਤ ਚਲਿ ਚਲਿ ਜਾਏ। ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਪਰਚਾ ਕਰੈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਪਰਚੈ ਮਨੁ ਪਰਚਾਏ। ਆਸਾ ਵਿਚਿ ਨਿਰਾਸੁ ਵਲਾਏ॥੧੫॥

#### Pauri 15 (Sikh di nit kamāi)

Pichhal rātīn jāgaṇā nāmu dānu isanānu diṇāe.
Miṭhā bolaṇu niv chalaṇu hathahu de kai bhalā manāe.
Thoṇā savaṇā khāvaṇā thoṇā bolanu gurmati pāe.
Ghāli khāi sukritu karai vaḍā hoi na āpu gaṇāe.
Sādh saṅgati mili gāṅvade rāti dihain nit chali chali jāe.
Sabad surati parachā karai satiguru parachai manu parachāe.
Āsā vichi nirāsu valāe.

## Pauri 15 (Daily conduct of the Sikh)

The Sikh awakes in the pre-dawn hour and meditating upon Nām, he becomes alert for ablution and charity. He speaks sweetly, moves humbly and giving away something by his hands for the well being of others feels happy. Sleeping and eating maderately he, according to the teachings of the Guru, also does not speak much. He toils to earn, performs good deeds and though being great never gets his greatness noticed. Walking for day and night he reaches where Gurbānī is sung in the congregation. He keeps his consciousness merged in the Word and maintains in the mind love for the true Guru. Amid hopes and desires, he remains detached.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਸਿੱਖ ਦੀ ਨਿੱਤ ਕਮਾਈ )

ਗੁਰ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਰੂ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਸੁਣਿ ਗੁਰਸਿਖੁ ਸਦਾਵੈ। ਇਕ ਮਨਿ ਇਕੁ ਅਰਾਧਣਾ ਬਾਹਰਿ ਜਾਂਦਾ ਵਰਜਿ ਰਹਾਵੈ। ਹੁਕਮੀ ਬੰਦਾ ਹੋਇ ਕੈ ਖਸਮੈਂ ਦਾ ਭਾਣਾ ਤਿਸੁ ਭਾਵੈ। ਮੁਰਦਾ ਹੋਇ ਮੁਰੀਦ ਸੋਇ ਕੋ ਵਿਰਲਾ ਗੁਰਿ ਗੋਰਿ ਸਮਾਵੈ। ਪੈਰੀ ਪੈ ਪਾ ਖਾਕੁ ਹੋਇ ਪੈਰਾਂ ਉਪਰਿ ਸੀਸੁ ਧਰਾਵੇ। ਆਪੁ ਗਵਾਏ ਆਪੁ ਹੋਇ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਨ ਨਦਰੀ ਆਵੈ। ਗੁਰੁ ਸਿਖੀ ਗੁਰੁ ਸਿਖੁ ਕਮਾਵੈ॥੧੬॥

#### Pauri 16 (Sikh dī nit kamāi)

Gur chelā chelā gurū guru sikh suņi gursikhu sadāvai. Ik mani iku arādhaņā bāhari jāndā varaji rahāvai. Hukamī bandā hoi kai khasamai dā bhānā tis bhāvai. Muradā hoi murīd soi ko viralā gur gori samāvai. Pairī pai pākhāku hoi pairān upari sīsu dharāvai. Āpu gavāe āpu hoi dūjā bhāu na nadarī āvai. Gur sikhī guru sikhu kamāvai.

## Pauri 16 (Daily conduct of the Sikh)

Having listened to the teachings of the Guru the disciple and the Guru become one (in form and spirit). He with single mind adores the one Lord and keeps his straying mind under control. He becomes obedient servant of the Lord and loves His will and command. Any rare Sikh becoming disciple like a dead person enters the guru-grave. Falling on the feet and becoming dust of the feet, he reposes his head on the feet of the Guru. Becoming one with Him he loses his ego and now the sense of duality is nowhere visible with him. Such an accomplishment is had only by Sikh of the Guru.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਵਿਰਲੇ ਸਿੱਖ)

ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੈਂਸਾਰ ਵਿਚਿ ਦਰਸਨ ਜੋਤਿ ਪਤੰਗ ਮਿਲੰਦੇ। ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੈਂਸਾਰ ਵਿਚਿ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਹੋਇ ਮਿਰਗ ਮਰੰਦੇ। ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੈਂਸਾਰ ਵਿਚਿ ਚਰਣ ਕਵਲ ਹੁਇ ਭਵਰ ਵਸੰਦੇ। ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੈਂਸਾਰ ਵਿਚਿ ਪਿਰਮ ਸਨੇਹੀ ਮੀਨ ਤਰੰਦੇ। ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੈਂਸਾਰ ਵਿਚਿਗੁਰ ਸਿਖੁ ਗੁਰੂ ਸਿਖ ਸੇਵ ਕਰੰਦੇ। ਭੈ ਵਿਚਿ ਜੰਮਨਿ ਭੈ ਰਹਨਿ ਭੈ ਵਿਚਿ ਮਰਿ ਗੁਰੂ ਸਿਖ ਜੀਵੰਦੇ। ਗੁਰਮੁਖ ਸੁਖ ਫਲੁ ਪਿਰਮੁ ਚਖੰਦੇ॥੧੭॥

#### Pauri 17 (Virale sikh)

Te virale sainsār vichi darasan joti patang milande.
Te virale sainsār vichi sabad surati hoi mirag marande.
Te virale sainsār vichi charaņ kaval hui bhavar vasande.
Te virale sainsār vichi piram sanehī mīn tarande.
Te virale sainsār vichi guru sikh guru sikh sev karande.
Bhai vichi jammani bhai rahani bhai vichi mari guru sikh jīvande.
Gurmukh sukh phalu piramu chakhande.

## Pauri 17 (Rare Sikh)

Rare are those people who like a moth rush toward the flame of the glimpse (of the Lord). They are also rare in the world who merging their consciousness in the Word die like a deer. Rare are they in this world who like black bee adore lotus feet of the Guru. Rare are (the Sikhs) in the world who becoming full of love swim like fish. Such Sikhs of the Guru are also rare who serve other Sikhs of the Guru. Taking birth and sustaining in His order (fear), the Sikhs of the Guru who die while alive (are also rare). Thus becoming gurmukhs they taste the fruit of joy.

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਸਿੱਖੀ ਸਭ ਤੋਂ ਸ਼ਿਰੋਮਣੀ ਹੈ)

ਲਖ ਜਪ ਤਪ ਲਖ ਸੰਜਮਾਂ ਹੋਮ ਜਗ ਲਖ ਵਰਤ ਕਰੰਦੇ। ਲਖ ਤੀਰਥ ਲਖ ਉਲਖਾ ਲਖ ਪੁਰੀਆ ਲਖ ਪੁਰਬ ਲਗੰਦੇ। ਦੇਵੀ ਦੇਵਲ ਦੇਹੁਰੇ ਲਖ ਪੁਜਾਰੀ ਪੂਜ ਕਰੰਦੇ। ਜਲ ਥਲ ਮਹੀਅਲ ਭਰਮਦੇ ਕਰਮ ਧਰਮ ਲਖ ਫੇਰਿ ਫਿਰੰਦੇ। ਲਖ ਪਰਬਤ ਵਣ ਖੰਡ ਲਖ ਲਖ ਉਦਾਸੀ ਹੋਇ ਭਵੰਦੇ। ਅਗਨੀ ਅੰਗੂ ਜਲਾਇਦੇ ਲਖ ਹਿਮੰਚਲਿ ਜਾਇ ਗਲੰਦੇ। ਗੁਰੂ ਸਿਖੀ ਸੁਖੁ ਤਿਲੂ ਨ ਲਹੰਦੇ॥੧੮॥

#### Pauri 18 (Sikhi sabh ton śiromani hai)

Lakh jap tap lakh sañjamā hom jag lakh varat karande.

Lakh tirath lakh ūlakhā lakh puriā lakh purab lagande.

Devi deval dehure lakh pujāri pūj karande.

Jal thal mahial bharamade karam dharam lakh pheri phirande.

Lakh parabat van khand lakh lakh udāsi hoi bhavande.

Agani angu jalāinde lakh himanchali jāi galande.

Guru sikhi sukhu tilu na lahande.

## Pauri 18 (Sikh life is supreme)

Millions of recitations, disciplines, continences, burnt oblations and fasts are performed. Millions of holy journeys, charities are undertaken and millions of holy occasions are celebrated. In the abodes of goddesses, and the temples, millions of priests perform worship. Moving on earth and in the sky, millions practitioners of dharma-oriented activities run hither and thither. Millions of people becoming unconcerned with worldy affairs go on moving in the mountains and forests. Millions are there who die by burning themselves and millions are there who die by freezing themselves in the snowy mountains. But they all cannot take even a fraction of joy attainable in the life of a Sikh of the Guru.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਪੂਰੇ ਗੁਰੂ – ਨਾਨਕ ਬਿਨਾ ਗਤੀ ਨਹੀਂ)

ਚਾਰਿ ਵਰਣ ਕਰਿ ਵਰਤਿਆ ਵਰਨੁ ਚਿਹਨੁ ਕਿਹੁ ਨਦਰਿ ਨ ਆਇਆ। ਛਿਅ ਦਰਸਨੁ ਭੇਖਧਾਰੀਆਂ ਦਰਸਨ ਵਿਚਿ ਨ ਦਰਸਨੁ ਪਾਇਆ। ਸੰਨਿਆਸੀ ਦਸ ਨਾਵ ਧਰਿ ਨਾਉ ਗਣਾਇ ਨ ਨਾਉ ਧਿਆਇਆ। ਰਾਵਲ ਬਾਰਹ ਪੰਥ ਕਰਿ ਗੁਰਮੁਖ ਪੰਥੁ ਨ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਬਹੁ ਰੂਪੀ ਬਹੁ ਰੂਪੀਏ ਰੂਪ ਨ ਰੇਖ ਨ ਲੇਖੁ ਮਿਟਾਇਆ। ਮਿਲਿ ਮਿਲਿ ਚਲਦੇ ਸੰਗ ਲਖ ਸਾਧੂ ਸੰਗਿ ਨ ਰੰਗ ਰੰਗਾਇਆ। ਵਿਣ ਗੁਰੂ ਪੂਰੇ ਮੋਹੇ ਮਾਇਆ॥੧੯॥

#### Pauri 19 (Pūre gurū – Nānak binā gatī nahīn)

Chāri varaņ kari varatiā varanu chihanu kihu nadari na āiā. Chhia darasanu bhekhadhāriān darasan vichi na darasanu pāiā. Saniāsī das nāv dhari nāu gaņāi na nāu dhiāiā. Rāval bārah panth kari gurmukh panth na alakhu lakhāiā. Bahu rūpī bahu rūpīe rup na rekh na lekh miṭāiā. Mili mili chalade saṅg lakh sādhū saṅgi na raṅg raṅgāiā. Viņ guru pūre mohe māiā.

## Pauri 19 (No liberation without the perfect Guru)

That Lord is diffused in all the four varnas, but, His own colour and mark are imperceptible. The followers of the six philosophical orders (of India) could not see Him in their philosophies. Sannyasis giving ten names to their sects, counted His many names but donnot contemplate the Nām. Rāvals (yogis) made their twelve sects but the imperceptible way of the gurmukhs could not be known by them. The mimics assumed many forms but even then they could not wipe out the writ (inscribed by the Lord) i.e. they could not attain liberation from transmigration. Though millions of people move jointly creating various leagues and sects but they also could not dye their minds in the (steadfast) colour of holy congregation. Without the perfect Guru, they all are infatuated by maya.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਗੁਰਮਤਿ ਤੇ ਚਲਦੇ ਵਿਰਲੇ ਬੰਦੇ)

ਕਿਰਸਾਣੀ ਕਿਰਸਾਣ ਕਰਿ ਖੇਤ ਬੀਜਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਨ ਲਹੰਦੇ। ਵਣਜ਼ ਕਰਨਿ ਵਾਪਾਰੀਏ ਲੈ ਲਾਹਾ ਨਿਜ ਘਰਿ ਨ ਵਸੰਦੇ। ਚਾਕਰ ਕਰਿ ਕਰਿ ਚਾਕਰੀ ਹਉਮੈ ਮਾਰਿ ਨ ਸੁਲਹ ਕਰੰਦੇ। ਪੁੰਨ ਦਾਨ ਚੰਗੀਆਈਆਂ ਕਰਿ ਕਰਿ ਕਰਤਬ ਥਿਰੁ ਨ ਰਹੰਦੇ। ਰਾਜੇ ਪਰਜੇ ਹੋਇ ਕੇ ਕਰਿ ਕਰਿ ਵਾਦੁ ਨ ਪਾਰਿ ਪਵੰਦੇ। ਗੁਰਸਿਖ ਸੁਣਿ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਹੋਇ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਕਰਿ ਮੇਲ ਮਿਲੰਦੇ। ਗੁਰਮਤਿ ਚਲਦੇ ਵਿਰਲੇ ਬੰਦੇ॥੨੦॥

#### Pauri 20 (Gurmati te chalade virale bande)

Kirasāṇī kirasāṇ kari khet biji sukh phalu na lahande.
Vaṇaju karani vāpārīe lai lāhā nij ghari na vasande.
Chākar kari kari chākarī haumai māri na sulah karande.
Punn dān chaṅgiāiān kari kari karatab thiru na rahande.
Rāje paraje hoi kai kari kari vādu na pāri pavande.
Gursikh suṇi guru sikh hoi sādh saṅgati kari meli milande.
Gurmati chalade virale bande.

## Pauri 20 (Rare behave according to the wisdom of the Guru)

Farmers even having done their farming donot attain the fruit of spiritual pleasure. The traders engaged in profitable trading donot remain stablized in theirselves. The servants go on doing their jobs but not eschewing ego they donot meet the Lord. People, despite their virtues and charities and even performing many duties donot remain stablized. Becoming rulers and subjects, people undertake many quarrels but donot go across the world ocean. Sikhs of the Guru, adopt teachings of the Guru, and joining the holy congregation attain that supreme Lord. Only rare ones behave in accordance with the wisdom of the Guru, the Gurmati.

# ਪਉੜੀ ੨੧ (ਬਿਨ ਗੁਣ ਗੁਰੂ)

ਗੁੰਗਾ ਗਾਵਿ ਨ ਜਾਣਈ ਬੋਲਾ ਸੁਣੈ ਨ ਅੰਦਰਿ ਆਣੈ। ਅੰਨੈ ਦਿਸਿ ਨ ਆਵਈ ਰਾਤਿ ਅਨ੍ਹੇਰੀ ਘਰੁ ਨ ਸਿਵਾਣੈ। ਚਲਿ ਨ ਸਕੈ ਪਿੰਗੁਲਾ ਲੂਲ੍ਹਾ ਗਲਿ ਮਿਲਿ ਹੇਤੁ ਨ ਜਾਣੈ। ਸੰਢਿ ਸੁਪੁਤੀ ਨ ਥੀਐ ਖੁਸਰੇ ਨਾਲਿ ਨ ਰਲੀਆਂ ਮਾਣੈ। ਜਣਿ ਜਣਿ ਪੁਤਾ ਮਾਈਆਂ ਡਲੇ ਨਾਂਵ ਧਰੇਨਿ ਧਿਙਾਣੈ। ਗੁਰਸਿਖੀ ਸਤਿਗੁਰੂ ਵਿਣੁ ਸੂਰਜੁ ਜੋਤਿ ਨ ਹੋਇ ਟਟਾਣੈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਵਖਾਣੈ॥੨੧॥

## Pauri 21 (Bin gun gurū)

Gungā gāvi na jāṇai bolā suṇai na andari āṇai.
Anhai disi na āvai rāti anheri gharu na siñāṇai.
Chali na sakai pingulā lūlhā gali mili hetu na jāṇai.
Sanḍhi suputī na thīai khusare nāli na ralīān māṇai.
Jaṇi jaṇi putān māiān ḍale nānv dhareni dhināṇai.
Gur sikhī satigurū viņu sūraju joti na hoi ṭaṭāṇai.
Sādh sangati gur sabadu vakhāṇai.

## Pauri 21 (Guru without virtues)

The dumb person cannot sing and the deaf cannot hear so that nothing enters their understanding. The blind cannot see and in the dark and he cannot identify the house (he lives in). A cripple cannot keep pace and a handicapped cannot embrace to show his love. A barren woman cannot have a son, nor can she enjoy coition with a eunuch. The mothers giving births to their sons give them pet names lovingly (but mere good names cannot make a good man). Sikh life without the true Guru is impossible as a glow worm cannot enlighten the sun. In the holy congretation the word of the Guru is explained (and the  $j\bar{i}\bar{v}$  cultivates understanding).

# ਪਉੜੀ ੨੨ (ਸਿੱਖੀ ਸਰਬ ਸ਼ਿਰੋਮਣੀ ਹੈ)

ਲਖ ਧਿਆਨ ਸਮਾਧਿ ਲਾਇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਰੂਪਿ ਨ ਅਪੜਿ ਸਕੈ। ਲਖ ਗਿਆਨ ਵਖਾਣਿ ਕਰ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਉਡਾਰੀ ਥਕੈ। ਬੁਧਿ ਬਲ ਬਚਨ ਬਿਬੇਕ ਲਖ ਢਹਿਢਹਿ ਪਵਨਿ ਪਿਰਮ ਦਰਿ ਧਕੈ। ਜੋਗ ਭੋਗ ਬੈਰਾਗ ਲਖ ਸਹਿ ਨ ਸਕਹਿ ਗੁਣ ਵਾਸੂ ਮਹਕੈ। ਲਖ ਅਚਰਜਅਚਰਜਹੋਇ ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅਬਿਗਤਿਵਿਚਿਅਕੈ। ਵਿਸਮਾਦੀ ਵਿਸਮਾਦੁ ਲਖ ਅਕਥ ਕਥਾ ਵਿਚਿ ਸਹਮਿ ਸਹਕੈ। ਗੁਰਸਿਖੀ ਦੈ ਅਖਿ ਫਰਕੈ॥੨੨॥ਅਠਾਈ॥

#### Paurī 22 (Sikhī sarab śiromanī hai)

Lakh dhiān samādhi lāi gurmukhi rūpi na apar sakai.
Lakh gian vakhāņi kar sabad surati uḍārī thakai.
Budhi bal bachan bibek lakh ḍhahi ḍhahi pavani piram dari dhakai.
Jog bhog bairāg lakh sahi na sakahi guņ vāsu mahakai.
Lakh acharaj acharaj hoi abigati gati abigati vichi akai.
Visamādī visamādu lakh akath kathā vichi sahami sahakai.
Gursikhī dai akhi pharakai.

## Pauri 22 (Sikh life is supreme)

Millions of meditational postures and concentrations cannot equal the form of the gurmukh. Millions got tired with learning and elaborations and with flights of consciousness to reach the divine Word. Millions of people using their intellect and powers talk of discerning wisdom but they fall and stagger, and, at the door of the Lord they get jolts and blows. Millions of yogis, pleasure seekers and recluses cannot bear the passions and fragrance of the three qualities of nature (sattv, rajas and tamas). Millions of wonderstruck people have got tired of the unmanifest nature of the unmanifest Lord. Millions are awe-struck, with the ineffable story of that wondrous Lord. They all are equal to the delight of one moment of the life of a Sikh of the Guru.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ)

ਆਦਿ ਪੁਰਖ ਆਦੇਸ਼ ਹੈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਚੁ ਨਾਉ ਸਦਵਾਇਆ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਗੁਰਸਿਖ ਕਰਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚਾ ਪੰਥੁ ਚਲਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਗਾਂਵਦੇ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਬਦੁ ਅਨਾਹਦੁ ਵਾਇਆ। ਗੁਰ ਸਾਖੀ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਿ ਆਪਿ ਤਰੈ ਸੈਸਾਰੁ ਤਰਾਇਆ। ਪਾਨ ਸੁਪਾਰੀ ਕਥੁ ਮਿਲਿ ਚੂਨੈ ਰੰਗੁ ਸੁਰੰਗ ਚੜ੍ਹਾਇਆ। ਗਿਆਨੁ ਧਿਆਨੁ ਸਿਮਰਣਿ ਜੁਗਤਿ ਗੁਰਮਤਿ ਮਿਲਿ ਗੁਰ ਪੂਰਾ ਪਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚ ਖੰਡੁ ਵਸਾਇਆ॥।॥

## 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Mangalācharan)

Ādi purakh ādesu hai satiguru sachu nāu sadavāiā. Chāri varan gursikh kari gurmukhi sachā panthu chalāiā. Sādh saṅgati mili gāṅvade satigur sabadu anāhadu vāiā. Guru sākhī upadesu kari āpi tarai saisāru tarāiā. Pān supārī kathu mili chūne raṅgu suraṅg chaṇhāiā. Giānu dhiānu simaraṇi jugati gurmati mili gur pūrā pāiā. Sādh saṅgati sach khaṇḍu vasāiā.

## One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1(Invocation)

Salutation to that primal Lord who is known by the true name of Satigurū. Transforming all the four varnas into the Sikhs of the Guru, that true Guru (Guru Nānak Dev) has initiated a true way for the Gurmukhs. The true Guru has vibrated such an unstruck word which is sung in the holy congregation by one and all. The Gurmukhs recite the teachings of the Guru; they go across and make the world go across (the world ocean). As in betel leaf mixing of catechu, lime and betel nut makes a nice colour, similarly, gurmukh way of life consisting of all the four varnas is beautiful. He, who having met the perfect Guru has attained Gurmati; the wisdom of the Guru, has in fact identified the teachnique of knowledge, concentration and meditation. The true Guru has established the abode of truth in the form of holy congregation.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਨੇ ਅਲਖ ਲਖਾ ਦਿੱਤਾ)

ਪਰਤਨ ਪਰਧਨ ਪਰਨਿੰਦ ਮੋਟਿ ਨਾਮੁਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦਿੜਾਇਆ। ਗੁਰਮਤਿ ਮਨੁ ਸਮਝਾਇ ਕੈ ਬਾਹਰਿ ਜਾਂਦਾ ਵਰਜਿ ਰਹਾਇਆ। ਮਨਿ ਜਿਤੈ ਜਗੁ ਜਿਣਿ ਲਇਆ ਅਸਟਧਾਤੁ ਇਕ ਧਾਤੁਕਰਾਇਆ। ਪਾਰਸ ਹੋਇ ਪਾਰਸਹੁ ਗੁਰ ਉਪਦੇਸੁ ਅਵੇਸੁ ਦਿਖਾਇਆ। ਜੋਗ ਭੋਗ ਜਿਣਿ ਜੁਗਤਿ ਕਰਿ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਭੈ ਆਪੁ ਗਵਾਇਆ। ਆਪੁ ਗਇਆ ਆਪਿ ਵਰਤਿਆ ਭਗਤਿ ਵਛਲ ਹੋਇ ਵਸਗਤਿ ਆਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਅਲਖੂ ਲਖਾਇਆ॥੨॥

#### Paurī 2 (Satigurū ne alakh lakhā ditā)

Par tan par dhan par nind meṭi nāmu dānu isanānu diṛāiā. Gurmati manu samajhāi kai bāhar jāndā varaji rahāiā. Mani jitai jagu jiṇi laiā asaṭ dhātu ik dhātu karāiā. Pāras hòe pārasahu gur upadesu avesu dikhāiā. Jog bhog jiṇi jugati kari bhāi bhagati bhai āpu gavāiā. Āpu gaiā āpi varatiā bhagati vachhal hoi vasagati aiā. Sādh saṅgati vichi alakhu lakhāiā.

## Pauri 2 (The true Guru arranged the glimpse of the imperceptible)

Holding (me) back from other's body, wealth and slander, the true Guru, has made me resolute for the practice of meditation on Lord's name, ablution and charity. People also making their minds understand through the teaching of the Guru have restrained it from going astray. As the eight metals touching the philosopher's stone become gold, similarly, the gurmukhs, having conquered their mind have conquered the whole world. Such is the effect of the Guru's teaching that the Sikh acquires the same qualities as if a stone by touching a philosopher's stone has itself become another philosopher's stone. Systematically, having won yoga as well as pleasures and getting immersed in devotion they have lost their fears. When the ego vanished, God was not only realized as diffused all around, but also because of love for His devotees He came under their control.

# ਪਉੜੀ ੩ (ਅਸਾਧ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਨੂੰ ਸਾਧ ਲਿਆ)

ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਮਿਲਿ ਸਾਧਸੰਗਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਦੁਖਸੁਖ ਸਮਕਰਿ ਸਾਧੇ। ਹਉਮੈ ਦੁਰਮਤਿ ਪਰਹਰੀ ਗੁਰਮਤਿ ਸਤਿਗੁਰ ਪੁਰਖੁ ਆਰਾਧੇ। ਸਿਵ ਸਕਤੀ ਨੇ ਲੰਘਿ ਕੈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਸਹਜ ਸਮਾਧੇ। ਗੁਰ ਪਰਮੇਸਰੁ ਏਕੁ ਜਾਣਿ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਮਿਟਾਇ ਉਪਾਧੇ। ਜੰਮਣ ਮਰਣਹੁ ਬਾਹਰੇ ਅਜਰਾਵਰਿ ਮਿਲਿ ਅਗਮ ਅਗਾਧੇ। ਆਸ ਨ ਤ੍ਰਾਸ ਉਦਾਸ ਘਰਿ ਹਰਖ ਸੋਗ ਵਿਹੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਖਾਧੇ। ਮਹਾ ਅਸਾਧ ਸਾਧਸੰਗ ਸਾਧੇ॥੩॥

#### Pauri 3 (Asādh visiān nū sādh liā)

Sabad surati mili sādh saṅgi gurmukhi dukh sukh sam kari sādhe. Haumai durmati paraharī gurmati satigur purakhu ārādhe. Siv sakatī no laṅghi kai gurmukhi sukh phalu sahaj samādhe. Guru paramesaru eku jāṇi dūja bhāu miṭāi upādhe. Jammaṇ maraṇahu bāhare ajarāvari mili agam agādhe. Ās na trās udās ghari harakh sog vihu amrit khādhe. Mahā asādh sādh saṅg sādhe.

## Pauri 3 (Chronic ailments cured)

In the holy congregation, getting attuned to the Word, the gurmukh treats pains and joys in the same vein. He renounces egotist ill thoughts and adopting the teachings of the true Guru adores the Timeless Lord. Going beyond the phenomena of the Śiva-Śakti (maya), the Gurmukh calmly merges in the fruits of delight. Considering Guru and God as one, he decimates the ills of the sense of duality. Gurmukhs go out of the cycle of transmigration and meeting that unapproachable and unfathomable Lord go away from the impacts of time (oldage). Hopes and fears do not torture them. They reside in home while being detached and to them nectar or poison, happiness and sorrows are all the same. In the holy congregation, the frightening chronic ailments are also cured.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਸਿੱਖ ਦੀ ਕਰਨੀ)

ਪਉਣ ਪਾਣੀ ਬੈਸੰਤਰੋ ਰਜ ਗੁਣੂ ਤਮ ਗੁਣੂ ਸਤ ਗੁਣੂ ਜਿਤਾ। ਮਨ ਬਚ ਕਰਮ ਸੰਕਲਪ ਕਰਿ ਇਕ ਮਨਿ ਹੋਇ ਵਿਗੋਇ ਦੁਚਿਤਾ। ਲੋਕ ਵੇਦ ਗੁਰ ਗਿਆਨ ਲਿਵ ਅੰਦਰਿ ਇਕੁ ਬਾਹਰਿ ਬਹੁ ਭਿਤਾ। ਮਾਤ ਲੋਕ ਪਾਤਾਲ ਜਿਣਿ ਸੁਰਗ ਲੋਕ ਵਿਚਿ ਹੋਇ ਅਥਿਤਾ। ਮਿਠਾ ਬੋਲਣੂ ਨਿਵਿ ਚਲਣੂ ਹਥਹੁ ਦੇ ਕਰਿ ਪਤਿਤ ਪਵਿਤਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਪਾਇਆ ਅਤੁਲੁ ਅਡੋਲੁ ਅਮੌਲੁ ਅਮਿਤਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਪੀੜ ਨਪਿਤਾ॥੪॥

## Pauri 4 (Sikh di karani)

Pauņu pāṇī baisantaro raj guņu tam guņu sat guņu jitā. Man bach karam sankalap kari ik mani hoi vigoi duchitā. Lok ved gur giān liv andari iku bāhari bahu bhitā. Māt lok pātāl jiņi surag lok vichi hoi athitā. Miṭhā bolaņu nivi chalaņu hathahu de kari patit pavitā. Gurmukhi sukh phalu pāiā atulu adolu amolu amitā. Sādh sangati mili piri napitā.

## Pauri 4 (Conduct of a Sikh)

Air, water, fire and the three qualities – tranquillity, activity and inertness have been conquered by the Sikh. With the concentration of mind, speech, action and meditating upon the One, he has lost the sense of duality. Absorption in the knowledge of the Guru is his conduct in the world. In his innerself he is One (with the Lord) while he performs diverse duties in the world. Conquering the earth and the nether world he establishes himself in heavens. By speaking sweetly, behaving humbly and bestowing charities with one's own hands, even the fallen ones have become pure. Thus, the gurmukh attains incomparable and invalauable fruits of delight. Associating with the holy congregation he squeezes out the ego (from the mind).

# ਪਉੜੀ ੫ (ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿੱਚ ਸਫਲ ਵਣਜ ਕਰਦੇ ਹਨ)

ਚਾਰਿ ਪਦਾਰਥ ਹਥ ਜੋੜਿ ਹੁਕਮੀ ਬੰਦੇ ਰਹਨਿ ਖੜੋਤੇ। ਚਾਰੇ ਚਕ ਨਿਵਾਇਆ ਪੈਰੀ ਪੈ ਇਕ ਸੂਤਿ ਪਰੋਤੇ। ਵੇਦ ਨ ਪਾਇਨਿ ਭੇਦੂ ਕਿਹੁ ਪੜਿ ਪੜਿ ਪੰਡਿਤ ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਸ੍ਰੋਤੇ। ਚਹੁ ਜੁਗਿ ਅੰਦਰ ਜਾਗਦੀ ਓਤਿ ਪੋਤਿ ਮਿਲਿ ਜਗਮਗ ਜੋਤੇ। ਚਾਰਿਵਰਨ ਇਕ ਵਰਨ ਹੋਇ ਗੁਰਸਿਖ ਵੜੀਅਨਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਗੋਤੇ। ਧਰਮਸਾਲ ਵਿਚਿ ਬੀਜਦੇ ਕਰਿ ਗੁਰਪੁਰਬ ਸੁ ਵਣਜ ਸਓਤੇ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਦਾਦੇ ਪੋਤੇ॥ਪ॥

Pauri 5 (Sādh saṅgati vich saphal vaṇaj karade han)
Chāri padārath hath joṇi hukami bande rahani khaṇote.
Chāre chak nivāiā pairi pai ik sūti parote.
Ved na pāini bhedu kihu paṇi paṇi paṇdit suṇi suṇi srote.
Chahu jugi andar jāgadī oti poti mili jagamag jote.
Chāri varan ik varan hoi gursikh vaṇīani gurmukhi gote.
Dharamasāl vichi bījade kari gurapurab su vaṇaj saote.
Sādh saṅgati mili dāde pote.

Pauri 5 (Successful transaction they do in the holy congregation)

The four ideals (dharma, arth, kām, mokṣ) stand with folded hands around the obedient servant (of the Lord). This servant has made the four directions bow to him by bowing to One who has strung one and all into one thread. The Vedas, the reciter pandits of the Vedas and their audience cannot understand His mystery. His ever radiant flame glows in all the four yugs, ages. The Sikhs of all the four varnas became one varna and they have entered the (larger) clan of Gurmukhs. They at the abodes of dharma (Gurdvārās) celebrate anniversaries of the Gurus and thus sow the seeds of virtuous actions. In the holy congregation the grandson and the grandfather (i.e. young and old) are equal to each other.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿੱਚ ਗੁਰ ਭਾਈ ਸੋਭਦੇ ਹਨ)

ਕਾਮੁ ਕ੍ਰੋਧ ਅਹੰਕਾਰ ਸਾਧਿ ਲੋਭ ਮੋਹ ਦੀ ਜੋਹ ਮਿਟਾਈ। ਸਤੁ ਸੰਤੇਖ਼ ਦਇਆ ਧਰਮੁ ਅਰਥੁ ਸਮਰਥੁ ਸੁਗਰਥੁ ਸਮਾਈ। ਪੰਜੇ ਤਤ ਉਲੰਘਿਆ ਪੰਜਿ ਸਬਦ ਵਜੀ ਵਾਧਾਈ। ਪੰਜੇ ਮੁਦ੍ਰਾ ਵਸਿ ਕਰਿ ਪੰਚਾਇਣੁ ਹੁਇ ਦੇਸ ਦੁਹਾਈ। ਪਰਮੇਸਰ ਹੈ ਪੰਜ ਮਿਲਿ ਲੇਖ ਅਲੇਖ ਨ ਕੀਮਤਿ ਪਾਈ। ਪੰਜ ਮਿਲੇ ਪਰਪੰਚ ਤਜਿ ਅਨਹਦ ਸਬਦ ਸਬਦਿ ਲਿਵ ਲਾਈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸੋਹਨਿ ਗੁਰ ਭਾਈ॥੬॥

#### Pauri 6 (Sādh sangati vich gurbhāi sobhade han)

Kāmu krodhu ahankār sādhi lobh moh dī joh miṭāi.
Satu santokhu daiā dharamu arathu samarathu sugarathu samāī.
Pañje tat ulanghiā pañj sabad vajī vādhāi.
Pañje mudrā vasi kari pañchāiaņu hui des duhāi.
Paramesar hai pañj mili lekh alekh na kimati pāi.
Pañj mile parapañch taji anahad sabad sabadi liv lāi.
Sādh saṅgati sohani gur bhāi.

## Pauri 6 (Holy congregation is adorned by the fellow disciples)

Sikhs in sādh sangat (holy company) controlling the kām (lust) krodh (anger), ahankār ego), decimate their greed and infatuation. In the holy congregation, truth contentment, compassion, dharma, wealth, power all are subsumed. Crossing the five elements, the felicitation of the five words (instruments) are played there. Having controlled five yogic postures, the respectable member of the congregation become famous all around. Where the five persons sit together, Lord God, is there; this mystery of indescribable Lord cannot be known. But only those five meet (to sit together) who repudiating hypocrisy have merged their consciousness in the unstruck melody of the Word. Such fellow-disciples adorne the holy congregation.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਗੁਰਮੁਖ, ਸਾਧ ਸੰਗ – ਛੇ ਗਿਣਤੀ)

ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਤਰਸਨਿ ਘਣੇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਤਿਗੁਰੁ ਦਰਸਨੁ ਪਾਇਆ। ਛਿਅ ਸਾਸਤ੍ਰ ਸਮਝਾਵਣੀ ਗੁਰਮੁਖਿ ਗੁਰੁ ਉਪਦੇਸੁ ਦਿੜਾਇਆ। ਰਾਗਨਾਦ ਵਿਸਮਾਦ ਵਿਚਿ ਗੁਰਮਤਿ ਸਤਿਗੁਰ ਸਬਦੁ ਸੁਣਾਇਆ। ਛਿਅ ਰੁੜੀ ਕਰਿ ਵਰਤਮਾਨ ਸੂਰਜ ਇਕੁ ਚਲਤ ਵਰਤਾਇਆ। ਛਿਅ ਰਸ਼ ਸਾਉ ਨ ਪਾਇਨੀ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖੁ ਫਲੁ ਪਿਰਮੁ ਚਖਾਇਆ। ਜਤੀ ਸਤੀ ਚਿਰੁ ਜੀਵਣੇ ਚਕ੍ਵਰਤਿ ਹੋਇ ਮੋਹੇ ਮਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਸਹਜਿ ਸਮਾਇਆ॥੭॥

## Pauri 7 (Gurmukh, sādh sang-chhe ginati)

Chhia darasan tarasani ghane gurmukhi satiguru darasanu pāiā. Chhia sāsatr samajhāvanī gurmukhi guru upadesu dirāiā. Rāg nād visamād vichi gurmati satigur sabadu sunāiā. Chhia rutī kari varatamān sūraj iku chalatu varatāiā. Chhia ras sāu na pāinī gurmukhi sukh phalu piram chakhāiā. Jatī satī chiru jīvaņe chakravarati hoi mohe māiā. Sādh sangati mili sahaji samāiā.

Pauri 7 (Gurmukh, association with the saints — count of six)

Followers of six (Indian philosophies) crave intensely but only gurmukh gets the glimpse of the Lord. The six Shastras make one understand in a round about manner but gurmukhs make the teachings of the Guru firmly lodged in the heart. All the musical measures and melodies are wonderstruck to feel that the true Guru is such as the one sun remains stabilized in all the six seasons. Such a pleasure-fruit has been attained by Gurmukhs, the taste of which could not be known by six pleasures. Anchorites, followers of truth, long lived ones and universally acclaimed ones are all engrossed in delusions. Only joining the holy congregation, one could be absorbed in one's innate nature.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਸ਼ਬਦ ਕਮਾਈ, ਸਾਧ ਸੰਗ ਸੱਤ ਗਿਣਤੀ)

ਸਤ ਸਮੁੰਦ ਸਮਾਇ ਲੈ ਭਵਜਲ ਅੰਦਰਿ ਰਹੇ ਨਿਰਾਲਾ।
ਸਤੇ ਦੀਪ ਅਨ੍ਹੇਰੁ ਹੈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਦੀਪਕੁ ਸਬਦ ਉਜਾਲਾ।
ਸਤੇ ਪੁਰੀਆ ਸੋਧੀਆ ਸਹਜ ਪੁਰੀ ਸਚੀ ਧਰਮਸਾਲਾ।
ਸਤੇ ਰੋਹਣਿ ਸਤ ਵਾਰ ਸਾਧੇ ਫੜਿ ਫੜਿ ਮਥੇ ਵਾਲਾ।
ਤੈ੍ਰ ਸਤੇ ਬ੍ਰਹਮੰਡਿ ਕਰਿ ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਉਲੰਘਿ ਸੁਖਾਲਾ।
ਸਤੇ ਸੁਰ ਭਰਪੂਰੁ ਕਰਿ ਸਤੀ ਧਾਰੀ ਪਾਰਿ ਪਿਆਲਾ।
ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸਮਾਲਾ॥੮॥

Pauri 8 (Sabad kamāi, sādh saṅg—sat giṇati)
Sat samund samāi lai bhavajal andari rahe nirālā.
Sate dīp anheru hai gurmukh dīpaku sabad ujālā.
Sate puriā sodhiā sahaj purī sachī dharamasālā.
Sate rohaṇi sat vār sādhe phaṇi phaṇi mathe vālā.
Trai sate brahamaṇḍi kari vih ikih ulaṅghi sukhālā.
Sate sur bharapūru kari satī dhārī pāri piālā.
Sādh saṅgati gur sabad samālā.

# Pauri 8 (Discipline of Word, association with saints — the count of seven)

Gurmukhs moving in the holy congregation and having controlled the seven seas remain detached in this world ocean. All the seven continents are in darkness; gurmukh enlightenes them by lamp of Word. The gurmukh has reformed all the seven puris (abodes of gods), and has found that only the state of equipoise is the real abode of truth. All the major nakstrs such as Rohini, Svāti etc. and the seven days, he has controlled by holding them from their heads i.e. he has gone beyond their deceptions. Twenty-one cities and their ostentations he has crossed and he lives happily (in his self). He has known the comprehensiveness of the seven melodies (of music) and he has crossed the seven streams of the mountains. This could be possible because he has sustained and accomplished the Word of the Guru in the holy congregation.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਮਨਵਸ,ਸਾਧ ਸੰਗ ਅੱਠ ਗਿਣਤੀ)

ਅਠ ਖੰਡਿ ਪਾਖੰਡ ਮਤਿ ਗੁਰਮਤਿ ਇਕ ਮਨਿ ਇਕ ਧਿਆਇਆ। ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਪਾਰਸ ਮਿਲੀ ਗੁਰਮੁਖਿ ਕੰਚਨੁ ਜੋਤਿ ਜਗਾਇਆ। ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਸਿਧ ਸਾਧਿਕਾਂ ਆਦਿ ਪੁਰਖ ਆਦੇਸੁ ਕਰਾਇਆ। ਅਠੈ ਪਹਰ ਅਰਾਧੀਐ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਅਸਟ ਕੁਲੀ ਵਿਹੁ ਉਤਰੀ ਸਤਿਗੁਰ ਮਤਿ ਨ ਮੋਹੇ ਮਾਇਆ। ਮਨੁ ਅਸਾਧੁ ਨ ਸਾਧੀਐ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਸਾਧਿ ਸਧਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਮਨ ਵੀਸ ਆਇਆ॥੯॥

#### Pauri 9 (Manavas, sādh sang - ath ginati)

Aṭh khaṇḍi pākhaṇḍ mati gurmati ik mani ik dhiāiā.
Asaṭ dhātu pāras milī gurmukhi kañchanu joti jagāiā.
Ridhi sidhi sidh sādhikān ādipurakh ādesu karāiā.
Aṭhai pahar arāḍhiāi sabad surati liv alakhu lakhāiā.
Asaṭ kulī vihu utarī satigur mati na mohe māiā.
Manu asādhu na sādhiāi gurmukhi sukh phalu sādhi sadhāiā.
Sādh saṅgati mili man vasi āiā.

## Pauri 9 (Association with the saints — the count of eight)

The person conducting in accordance with the wisdom of the Guru, goes beyond the hypocrisies of eight division (of four varnas and four ashramas) and adores the Lord with single minded devotion. Eight metals in the form of four varnas and four religions having met the philosopher's stone in the form of Guru have convereted themselves into gold, the gurmukh, the enlightened one. The siddhs and other miraculous practitioners have saluted to that primal Lord alone. That Lord ought to be adored all the eight watches of time; by merger of the consciousness in the Word, the imperceptible is perceived. By adopting the advice of the true Guru, the poison (stigma) of the eight generations is wiped out and now the intellect does not get deluded due to maya. The gurmukhs by their loving devotion have refined the incorrigible mind. The mind is controlled only by meeting the holy congregation.

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਗੁਰਮਤਿ ਸਾਧ ਸੰਗ ਨੇ ਗਿਣਤੀ)

ਨਉ ਪਰਕਾਰੀ ਭਗਤਿ ਕਰਿ ਸਾਧੈ ਨਵੈ ਦੁਆਰ ਗੁਰਮਤੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਿਰਮੁ ਚਖਾਇਆ ਗਾਵੈ ਜੀਭ ਰਸਾਇਣਿ ਰਤੀ। ਨਵੀ ਖੰਡੀ ਜਾਣਾਇਆ ਰਾਜੁ ਜੋਗ ਜਿਣਿ ਸਤੀ ਅਸਤੀ। ਨਉ ਕਰਿ ਨਉ ਘਰ ਸਾਧਿਆ ਵਰਤਮਾਨ ਪਰਲਉ ਉਤਪਤੀ। ਨਵ ਨਿਧਿ ਪਿਛਲਗਣੀ ਨਾਥ ਅਨਾਥ ਸਨਾਥ ਜੁਗਤੀ। ਨਉ ਉਖਲ ਵਿਚਿ ਉਖਲੀ ਮਿਠੀ ਕਉੜੀ ਠੰਢੀ ਤਤੀ। ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰਮਤਿ ਸਣਖਤੀ॥੧੦॥

#### Pauri 10 (Gurmati sādh sang--naun giņati)

Nau parakārī bhagati kari sādhai navai duār gurmatī. Gurmukhi piramu chakhāiā gāvai jibh rasaiņi ratī. Navī khaṇḍī jāṇāiā rāju jog jiṇi satī asatī. Nau kari nau ghar sādhiā varatamān paralau utapatī. Nav nidhi pichhalagaṇī nāth anāth sanāth jugatī. Nau ukhal vichi ukhalī miṭhī kauṇī ṭhaṇḍhī tatī. Sādh saṅgati gurmati saṇakhatī.

## Pauri 10 (Gurmat, association with saint — the count of nine)

People adopt ninefold devotion but the gurmukh while adopting the wisdom of Guru accomplishes the nine doors. Tasting the joy of love, the Gurmukh with full attachment, recites the praises of the Lord. Through Rajyoga, the gurmukh has conquered both the truth and the falsehood and thus he is known all over the nine regions of the earth. Becoming humble he has disciplined the nine doors and besides he has diffused himself in creation and dissolution. The nine treasures follow him earnestly and the gurmukh unfolds to the nine naths, the technique of getting liberated. Among the nine sockets (in the humanbody), the tongue which was bitter, sweet, hot and cool, now due to the association with the holy congregation and the wisdom of Guru, has become blest and full of delights.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਸਿੱਖ ਕੀਹ ਕਰੇ)

ਦੇਖਿ ਪਰਾਈਆਂ ਚੰਗੀਆਂ ਮਾਵਾਂ ਭੈਣਾਂ ਧੀਆਂ ਜਾਣੈ। ਉਸ ਸੂਅਰ ਉਸ ਗਾਇ ਹੈ ਪਰ ਧਨ ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਣੈ। ਪੁਤ੍ਰ ਕਲਤ੍ਰ ਕੁਟੰਬੂ ਦੇਖਿ ਮੋਹੇ ਮੋਹਿ ਨ ਧੋਹਿ ਧਿਙਾਣੈ। ਉਸਤਤਿ ਨਿੰਦਾ ਕੰਨਿ ਸੁਣਿ ਆਪਹੁ ਬੁਰਾ ਨ ਆਖਿ ਵਖਾਣੈ। ਵਡ ਪਰਤਾਪੁ ਨ ਆਪੁ ਗਣਿ ਕਰਿ ਅਹੰਮੇਉ ਨ ਕਿਸੈ ਰਞਾਣੈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲ ਪਾਇਆ ਰਾਜੂ ਜੋਗੂ ਰਸ ਰਲੀਆਂ ਮਾਣੈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਟਹੂ ਕੁਰਬਾਣੈ॥੧੧॥

## Pauri 11 (Sikh kih kare)

Dekhi parātān changtān māvān bhaiņā dhiān jāṇai.
Usu sūaru usu gāi hai par dhan Hindu Musalamāṇai.
Putr kalatr kutambu dekhi mohe mohi na dhohi dhināṇai.
Usatati nindā kanni suṇi āpahu bura na ākhi vakhāṇai.
Vaḍ paratāpu na āpu gaṇi kari ahammen na kisai rañāṇai.
Gurmukh sukh phal pātā rāju jogu ras rahā māṇai.
Sādh sangati viṭahu kurabāṇai.

## Pauri 11 (What a Sikk ought to do)

The Sikh ought to treat beautiful women of others as his mothers, sisters, and daughters. Others' wealth for him is as beef for Hindu and pork for a Muslim. Out of infatuation for his son, wife or family, he should not betray and deceive anyone. While listening to the praises and slander of others, he should not talk ill of anybody. Neither he should count himself as great and glorious nor should he out of his ego, snub anybody. Gurmukh of such a nature practises Raj yoga (the highest yoga), lives peacefully and goes to sacrifice his self unto the holy congregation.

i.

# ਪਉੜੀ ੧੨ (ਗੁਰਮੁਖ ਦੀ ਅਵਸਥਾ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਿਰਮੁ ਚਖਾਇਆ ਭੁਖ ਨ ਖਾਣੁ ਪੀਅਣੁ ਅੰਨੁ ਪਾਣੀ।
ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਨੀਂ ਦ ਉਘੜੀ ਜਾਗਦਿਆਂ ਸੁਖ ਰੈਣਿ ਵਿਹਾਣੀ।
ਸਾਹੇ ਬਧੇ ਸੋਹਦੇ ਮੈਲਾਪੜ ਪਰਵਾਣੁ ਪਰਾਣੀ।
ਚਲਣੂ ਜਾਣਿ ਸੁਜਾਣ ਹੋਇ ਜਗ ਮਿਹਮਾਨ ਆਏ ਮਿਹਮਾਣੀ।
ਸਚੁ ਵਣਜਿ ਖੇਪ ਲੈ ਚਲੇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਗਾਡੀ ਰਾਹੁ ਨੀਸਾਣੀ।
ਹਲਤਿ ਪਲਤਿ ਮੁਖ ਉਜਲੇ ਗੁਰ ਸਿਖ ਗੁਰਸਿਖਾਂ ਮਨਿ ਭਾਣੀ।
ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਅਕਥ ਕਹਾਣੀ॥੧੨॥

#### Pauri 12 (Gurmukh di avasathā)

Gurmukh piramu chakhāiā bhukh na khāņu piaņu annu pāņi. Sabad surati nind ughaņi jāgadiān sukh raiņi vihāņi. Sāhe badhe sohade mailāpaņ paravāņu parāņi. Chalaņu jāņi sujāņi hoi jag mihamān āe mihamāņi. Sachu vaņaj khep lai chale gurmukhi gāḍi rāhu nīsāṇi. Halati palati mukh ujale gursikh gursikhān mani bhāṇi. Sādh saṅgati vichi akath kahāṇi.

## Pauri 12 (The state of a Gurmukh)

The gurmukh having tasted the joy of love feels no desire for food and drink. Due to the merger of his consciousness in the Word, he gets no sleep and by getting awake, he spends his night delightfully. As for a few days before marriage, the bride and the bridegroom look beautiful even in rags, the gurmukhs also remain adorned. Since they understand the mystery of going from the world, they live like guests in the world (who must sooner or later go). Being familiar with the highway of the wisdom of the Guru, Gurmukhs move on it with full load of the truthful merchandise. The Sikhs love the teachings of the Guru and their faces remain bright in this and in the world hereafter. Always in the holy congregation, the ineffable story of (the grandeur of) the Lord is told.

ਪਉੜੀ ੧੩ (ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿੱਚ ਮਿਲ ਕੇ ਭਾਣਾ ਮੰਨੋ)
ਹਉਮੈ ਗਰਬੁ ਨਿਵਾਰੀਐ ਗੁਰਮੁਖਿ ਰਿਦੈ ਗਰੀਬੀ ਆਵੈ।
ਗਿਆਨ ਮਤੀ ਘਟਿ ਚਾਨਣਾ ਭਰਮ ਅਗਿਆਨੁ ਅੰਧੇਰੁ ਮਿਟਾਵੈ।
ਹੋਇ ਨਿਮਾਣਾ ਢਹਿ ਪਵੈ ਦਰਗਹ ਮਾਣੁ ਨਿਮਾਣਾ ਪਾਵੈ।
ਖਸਮੈ ਸੋਈ ਭਾਵਦਾ ਖਸਮੈ ਦਾ ਜਿਸੁ ਭਾਣਾ ਭਾਵੈ।
ਭਾਣਾ ਮੰਨੈ ਮੰਨੀਐ ਅਪਣਾ ਭਾਣਾ ਆਪਿ ਮਨਾਵੈ।
ਦੁਨੀਆ ਵਿਚਿ ਪਰਾਹੁਣਾ ਦਾਵਾਂ ਛਡਿ ਰਹੈ ਲਾ ਦਾਵੈ।
ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਹਕਮਿ ਕਮਾਵੈ॥੧੩॥

Pauri 13 (Sādh saṅgati vichi mil ke bhāṇā manno)
Haumai garabu nivāriai gurmukhi ridai garibi āvai.
Giān mati ghaṭi chānaṇā bharam agiānu andheru miṭāvai.
Hoi nimāṇā ḍhahi pavai daragah māṇu nimāṇā pāvai.
Khasamai soi bhānvadā khasamai dā jisu bhāṇā bhāvai.
Bhāṇā mannai mannīai apaṇā bhānā āpi manāvai.
Dunīā vichi parāhuṇā dāvā chhaḍi rahai lā dāvai.
Sādh saṅgati mili hukami kamāvai.

Pauri 13 (Accept the will of the Lord in the holy congregation)
Repudiating pride and ego a gurmukh should be humble. With the light of knowledge in his mind he should dispel darkness of ignorance and delusions. He should fall on the feet (of Lord) in humility because only the humble are honoured in the court of the Lord. Master also loves that man who loves the will of the master. One who accepts the will of God is accepted by one and all and then the Lord himself helps people accept His will. The gurmukh understands that he is a guest in this world; that is why foregoing all claims, he lives without making any claim for himself. Being in the holy congregation, he acts in consonance with the commands of the Lord.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿੱਚ ਇਕ ਦੀ ਅਰਾਧਨਾ)

ਗੁਰੁ ਪਰਮੇਸਰੁ ਇਕੁ ਜਾਨਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਮਿਟਾਇਆ। ਹਉਮੈ ਪਾਲਿ ਢਹਾਇ ਕੈ ਤਾਲ ਨਦੀ ਦਾ ਨੀਰੁ ਮਿਲਾਇਆ। ਨਦੀ ਕਿਨਾਰੈ ਦੂਹ ਵਲੀ ਇਕ ਦੂ ਪਾਰਾਵਾਰੁ ਨ ਪਾਇਆ। ਰੁਖਹੁ ਫਲੁ ਤੈ ਫਲਹੁ ਰੁਖੁ ਇਕੁ ਨਾਉ ਫਲੁ ਰੁਖੁ ਸਦਾਇਆ। ਛਿਅ ਰੁਤੀ ਇਕੁ ਸੁਝ ਹੈ ਸੁਝੈ ਸੁਝੁ ਨ ਹੋਰੁ ਦਿਖਾਇਆ। ਰਾਤੀ ਤਾਰੇ ਚਮਕਦੇ ਦਿਹ ਚੜਿਐ ਕਿਨਿ ਆਖੁ ਲੁਕਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਇਕ ਮਨਿ ਇਕੁ ਧਿਆਇਆ॥੧੪॥

#### Paurī 14 (Sādh saṅgati vich ik dī arādhanā)

Guru paramesaru iku jāni gurmukhi dūjā bhāu miṭāiā.
Haumai pāli ḍhahāi kai tāl nadī dā nīru milāiā.
Nadī kinārai duh valī ik dū pārāvāru na pāiā.
Rukhahu phalu tai phalahu rukhu iku nāu phalu rukh sadāiā.
Chhia rutī iku sujh hai sujhai sujhu na horu dikhāiā.
Rātin tāre chamakade dih chariai kini akhu lukāiā.
Sādh sangati ik mani iku dhiāiā.

## Pauri 14 (Only one Lord adored in the holy congregation)

Accepting Guru and God as one, the *gurmukh* has erased the sense of duality. Knocking down the wall of ego, the *gurmukh* has united the pond (self) with the river (Brahm). Undoubtedly the river remains contained within its two banks neither one knowing the other. From tree the fruit and from fruit the tree are born and in fact both are one though they have different names. The sun is one in all the six seasons; knowing this, one does not think of different suns. At night the stars twinkle but with the break of day under whose command they hide themselves? (they automatically go and likewise with light of knowledge the darkness of ignorance is dispelled of its own). In the holy congregation, the *gurmukhs* adore the Lord with single-minded devotion.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਜੋਗੀ)

ਗੁਰਸਿਖ ਜੋਗੀ ਜਾਗਦੇ ਮਾਇਆ ਅੰਦਰਿ ਕਰਨਿ ਉਦਾਸੀ। ਕੰਨੀ ਮੁੰਦਰਾਂ ਮੰਤ੍ਰ ਗੁਰ ਸੰਤਾਂ ਧੂੜਿ ਬਿਭੂਤ ਸੁ ਲਾਸੀ। ਖਿੰਥਾ ਖਿਮਾ ਹੰਢਾਵਣੀ ਪ੍ਰੇਮ ਪਤ੍ਰ ਭਾਉ ਭੁਗਤਿ ਬਿਲਾਸੀ। ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਸਿੰਙੀ ਵਜੈ ਡੰਡੇ ਗਿਆਨੁ ਧਿਆਨੁ ਗੁਰ ਦਾਸੀ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਗੁਫੈ ਬਹਿ ਸਹੀਜ ਸਮਾਧਿ ਅਗਾਧਿ ਨਿਵਾਸੀ। ਹਉਮੈ ਰੋਗ ਅਰੋਗ ਹੋਇ ਕਰਿ ਸੰਜੋਗੁ ਵਿਜੋਗ ਖਲਾਸੀ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਦੁਰਮਤਿ ਸਾਬਾਸੀ॥੧੫॥

## Pauri 15 (Gursikh jogi)

Gursikh jogī jāgade māiā andari karani udāsī.
Kannīn mundarān mantr gur santān dhūri bibhūt su lāsī.
Khinthā khimā haṇḍhāvaṇī prem patr bhāu bhugati bilāsī.
Sabad surati sinnī vajai ḍaṇḍā giānu dhiānu gur dāsī.
Sādh sangati gur guphai bahi sahaji samādhi agādhi nivāsī.
Haumai roz arog hoi kari sanjogu vijog khalāsī.
Sādh sangati duramati sābāsī.

## Pauri 15 ((Gursikh a yogi)

Yogi Sikhs of the Guru are ever awake and remain detached amidst maya. Gurumantr for them is the earring and the dust of the feet of saints is ashes for them. Forgiveness is their patched blanket, love their begging bowl and devotion is their trumpet (singi), knowledge is their staff, and obedience to the Guru is their meditation. Sitting in the cave in the form of holy congregation, they reside in unfathomable equipoise. Getting cured of the ailment of ego, they are liberated from the bonds of comings and goings (birth and death). Holy congregation is applauded because of the wisdom of the Guru that resides in it.

144

# ਪਉੜੀ 16 (ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿੱਚ ਆਸ਼ਕ ਹੋ ਕੇ ਦੇਖੇ)

ਲਖ ਬ੍ਰਹਮੇ ਲਖ ਵੇਦ ਪੜਿ ਨੇਤ ਨੇਤ ਕਰਿ ਕਰਿ ਸਭ ਥਕੇ। ਮਹਾਦੇਵ ਅਵਧੂਤ ਲਖ ਜੋਂਗ ਧਿਆਨ ਉਣੀਦੈ ਅਕੇ। ਲਖ ਬਿਸਨ ਅਵਤਾਰ ਲੈ ਗਿਆਨ ਖੜਗੁ ਫੜਿ ਪਹੁਚਿ ਨ ਸਕੇ। ਲਖ ਲੋਮਸੁ ਚਿਰ ਜੀਵਣੇ ਆਦਿ ਅੰਤਿ ਵਿਚਿ ਧੀਰਕ ਧਕੇ। ਤਿਨਿ ਲੋਅ ਜ਼ਗ ਚਾਰਿ ਕਰਿ ਲਖ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਖੰਡਕਰ ਢਕੇ। ਲਖ ਪਰਲਉ ਉਤਪਤਿ ਲਖ ਹਰਹਟ ਮਾਲਾ ਅਖਿ ਫਰਕੇ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਆਸਕੁ ਹੋਇ ਤਕੇ।।16।।

#### Pauri 16 (Sādh saṅgatī vich āśak hoke dekhe)

Lakh brahame lakh ved pari net net kari kari sabh thake. Mahādev avadhūt lakh jog dhiān unidai ake. Lakh Bisan avatār lai giān kharagu phari pahuchi na sake. Lakh Lomasu chir jīvaņe ādi anti vichi dhīrak dhake. Tini loa jug chāri kari lakh brahamand khand kar dhake. Lakh paralau utapati lakh harahat mālā ākhi pharake. Sādh sangati āsaku hoi take.

## Pauri 16 (See yourself as lover of the holy congregation)

Millions of Brahmas, reciting millions of Vedas got tired saying neti neti (this is not, this is not). Mahādev and millions of recluses are also fed up with sleeplessness of yogic practice. Becoming millions of incarnations, Viṣṇu even catching hold of the double edged sword of knowledge could not reach Him. Millions of long lived rishi such as Lomas despite their fortitude are, ultimately jostled about. That Lord has covered with His self, all the three worlds, four ages, millions of universes and their divisions, i.e. He is bigger than these all. Millions of creations and dissolutions go on moving like the chain of pots on persian wheel and all this is enacted within the time of the fall of an eyelid. If someone becomes lover of the holy congregation, only then he can understand this mystery.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਮਨੂ ਜੀਤੈ ਜਗੂ ਜੀਤੂ)

ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮੁ ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਹੈ ਸਤਿਗੁਰ ਸੋਈ। ਜੋਗ ਧਿਆਨੁ ਹੈਰਾਨੁ ਹੋਇ ਵੇਦ ਗਿਆਨ ਪਰਵਾਹ ਨ ਹੋਈ। ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਸਰੇਵਦੇ ਜਲ ਥਲ ਮਹੀਅਲ ਭਵਦੇ ਲੋਈ। ਹੋਮ ਜਗ ਜਪ ਤਪ ਘਣੇ ਕਰਿ ਕਰਿ ਕਰਮ ਧਰਮ ਦੁਖ ਰੋਈ। ਵਿਸ ਨ ਆਵੈ ਧਾਵਦਾ ਅਠੁ ਖੰਡਿ ਪਾਖੰਡ ਵਿਗੋਈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਨੁ ਜਿਣਿ ਜਗੁ ਜਿਣੈ ਆਪੁ ਗਵਾਇ ਆਪੇ ਸਭ ਕੋਈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਣ ਹਾਰੁ ਪਰੋਈ॥੧੭॥

#### Pauri 17 (Manu jitai jagu jitu)

Pārabrahamu pūran brahamu ādi purakhu hai satiguru soī. Jog dhiānu hairānu hoi ved giān paravāh na hoī. Devī dev sarevade jal thal mahīal bhavade loī. Hom jag jap tap ghaņe kari kari karam dharam dukh roī. Vasi na āvai dhānvadā aṭhu khaṇḍi pākhaṇḍ vigoī. Gurmukhi manu jiṇi jagu jiṇai āpu gavāi āpe sabh koī. Sādh saṅgati guṇ hāru paroī.

## Pauri 17 (The world is conquered only by conquering the mind)

Transcendental Brahm is the perfect Brahm; He is the primal cosmic spirit (purakh) and the true Guru. Yogis became awestruck in meditation for He does not care for knowledge of the Vedas. Adoring the gods and goddesses, people go on roaming (in different lives) in water on earth and in the sky. They perform many burnt offerings, oblations and ascetic disciplines and still weep while performing the so-called ritualistic activities (because their sufferings are not removed). Ever-running mind does not come under control and the mind has spoiled all the eight divisions of life (four varnas and four ashrams). The gurmukhs after conquering the mind have won the whole world and losing their ego, they have seen themselves in one and all. The gurmukhs have prepared the garland of virtues in the holy congregation.

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਗੁਰੂ ਮਲਾਹ, ਸਾਧ ਸੰਗ)

ਅਲਖ ਨਿਰੰਜਨੁ ਆਖੀਐ ਰੂਪ ਨ ਰੇਖ ਅਲੇਖ ਅਪਾਰਾ। ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅਬਿਗਤਿ ਘਣੀ ਸਿਮਰਣਿ ਸੇਖ ਨ ਆਵੈ ਵਾਰਾ। ਅਕਥ ਕਥਾ ਕਿਉ ਜਾਣੀਐ ਕੋਇ ਨ ਆਖਿ ਸੁਣਾਵਣਹਾਰਾ। ਅਚਰਜ਼ ਨੋ ਆਚਰਜ਼ ਹੋਇ ਵਿਸਮਾਦੇ ਵਿਸਮਾਦੁ ਸੁਮਾਰਾ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਹੋਇ ਘਰ ਬਾਰੀ ਬਹੁ ਵਣਜ ਵਪਾਰਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਆਰਾਧਿਆ ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਗੁਰੁ ਰੂਪੁ ਮੁਰਾਰਾ। ਭਵ ਸਾਗਰੁ ਗੁਰਿ ਸਾਗਰ ਤਾਰਾ॥੧੮॥

## Paurī 18 (Gurū malāh, sādh sang)

Alakh nirañjanu ākhīai rūp na sekh alekh apārā.
Abigati gati abigati ghaņī simaraņ sekh na āvai vārā.
Akath kathā kiu jāṇīai koi na ākhi suṇāvaṇahārā.
Acharaj no ācharaju hoi visamādai visamādu sumārā.
Chāri varan guru sikh hoi ghar bārī bahu vaṇaj vapārā.
Sādh saṅgati ārādhiā bhagati vachhalu guru rūpu murārā.
Bhav sāgaru guri sāgar tārā.

## Pauri 18 (Guru, the boat man and association with the saints)

The imperceptible and blemishless Lord is said to be beyond all the forms and writs. The nature of that unmanifest Lord is also deeply unmanifest, and in spite of continuous recitations by Śeṣanāg His mystery could not be understood. How can His ineffable story be known because none is there to tell it. Thinking about Him, the wonder also feels itself full of wonder and the awe also becomes awe struck. Becoming the Sikh of the Guru the people of all the four varnas leading the household life, have undertaken to perform various types of business and trade. In the holy congregations, they adore the Guru-God, affectionate towards the devotees, and the Guru gets them go across the world-ocean.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਗੁਰੂ ਨੂੰ ਸੋਝੀ ਪਾਈ)

ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਏਕੰਕਾਰੁ ਹੋਇ ਓਅੰਕਾਰਿ ਅਕਾਰੁ ਅਪਾਰਾ। ਰੋਮ ਰੋਮ ਵਿਚਿ ਰਖਿਓਨੁ ਕਰਿ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਕਰੋੜਿ ਪਸਾਰਾ। ਕੇਤੜਿਆਂ ਜੁਗ ਵਰਤਿਆ ਅਗਮ ਅਗੋਚਰੁ ਧੁੰਧੂਕਾਰਾ। ਕੇਤੜਿਆਂ ਜੁਗ ਵਰਤਿਆ ਕਰਿਕਰਿ ਕੇਤੜਿਆਂ ਅਵਤਾਰਾ। ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਹੋਇ ਆਇਆ ਕਲੀ ਕਾਲ ਪਰਗਟ ਪਾਹਾਰਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਸਗਤਿ ਹੋਆ ਓਤਿ ਪੋਤਿ ਕਰਿ ਪਿਰਮ ਪਿਆਰਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਝੈ ਸਿਰਜਣਹਾਰਾ॥੧੯॥

## Pauri 19 (Gurū nūn sojhi päi)

Nirankāru ekankāru hoi Oankāri akāru apārā. Rom rom vichi rakhionu kari brahamaņḍ kṛori pasārā. Ketaṇān jug varatiā agam agocharu dhundhūkārā. Ketaṇān jug varatiā kari kari ketaṇān avatārā. Bhagati vachhalu hoi āiā kalī kāl paragaṭ pāhārā. Sādh sangati vasagati hoā oti poti kari piram piārā. Gurmukhi sujhai sirajaṇahārā.

## Pauri 19 (Gurmukh attains the wisdom of understanding)

The formless Lord assuming the form of ekankār created myriad names and forms out of Oankār. In His each trichome He has kept the expanse of crores of universes. None knows for how many yugs, ages, there was imperceptible and impenetrable mist. For many ages continued the activities of many an incarnation (of God). The same God, for the sake of his love for the devotees, has appeared in Kalijug (in the form of Guru). Being like warp and weft and the lover and the beloved one He, controlled by the holy congregation, resides there in. Only gurmukh possesses the knowledge of that creator Lord.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਸਤਿਗੁਰ ਤੇ ਸਿੱਖ, ਸਾਧ ਸੰਗ)

ਸਤਿਗੁਰ ਮੂਰਤਿ ਪਰਗਟੀ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖਫਲੁ ਸਬਦ ਵਿਚਾਰਾ। ਇਕਦੂ ਹੋਇ ਸਹਸ ਫਲੁ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਓਅੰਕਾਰਾ। ਡਿਠਾ ਸੁਣਿਆ ਮੰਨਿਆ ਸਨਮੁਖਿ ਸੇ ਵਿਰਲੇ ਸੈਸਾਰਾ। ਪਹਿਲੋਂ ਦੇ ਪਾ ਖਾਕ ਹੋਇ ਪਿਛਹੁ ਜਗੁ ਮੰਗੇ ਪਗ ਛਾਰਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਾਰਗੁ ਚਲਿਆ ਸਚੁ ਵਨਜੁ ਕਰਿ ਪਾਰਿ ਉਤਾਰਾ। ਕੀਮਤਿ ਕੋਇ ਨ ਜਾਣਈ ਆਖਣਿ ਸੁਣਨਿ ਨ ਲਿਖਣਿਹਾਰਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਪਿਆਰਾ॥੨੦॥

#### Pauri 20 (Satigur te sikh, sādh sang)

Satigur mūrati paragaţī gurmukhi sukhphalu sabad vichārā. Ikadū hoi sahas phalu guru sikh sādh saṅgati Oaṅkārā. Diṭhā suṇiā maniā sanamukhi se virale saisārā. Pahilo de pā khāk hoi pichhahu jagu maṅgai pag chhārā. Gurmukhi māragu chaliā sachu vanaju kari pāriutārā. Kīmati koi na jāṇaī ākhaṇi suṇani na likhaṇihārā. Sādh saṅgati gur sabadu piārā.

## Pauri 20 (The true Guru and the Sikh, association with the saints)

With the emergence of the true Guru, the gurmukhs got the pleasure fruit of the pondering upon the Word. From that one Oankar, thousands of fruits emerged in the form of Guru, Sikh, and holy congregation. Rare are the Gurmukhs who being face to face with the Guru have seen him, listened to him and have obeyed his commands. First, they become the dust of the feet of the Guru and later on, the whole world desires the dust of their feet. Treading the path of Gurmukhs and transacting in truth, one goes across (the world ocean). None knows the glory of such persons nor can it be written, listened to and talked about. In the holy congregation, only the word of the Guru, is loved.

## ਪਉੜੀ ੨੧ (ਗੁਰ-ਚੇਲੇ ਦਾ ਮੇਲ)

ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਲਿਵ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਪਿਰਮੁ ਚਖਾਇਆ। ਸਭ ਨਿਧਾਨ ਕੁਰਬਾਨ ਕਰਿ ਸਭੇ ਫਲ ਬਲਿਹਾਰ ਕਰਾਇਆ। ਤ੍ਰਿਸਨਾ ਜਲਣਿ ਬੁਝਾਈਆਂ ਸਾਂਤਿ ਸਹਜ ਸੰਤੇਖੁ ਦਿੜਾਇਆ। ਸਭੇ ਆਸਾ ਪੁਰੀਆ ਆਸਾ ਵਿਚਿ ਨਿਰਾਸੁ ਵਲਾਇਆ। ਮਨਸਾ ਮਨਹਿ ਸਮਾਇ ਲੈ ਮਨ ਕਾਮਨ ਨਿਹਕਾਮ ਨ ਧਾਇਆ। ਕਰਮ ਕਾਲ ਜਮ ਜਾਲ ਕਟਿ ਕਰਮ ਕਰੇ ਨਿਹਕਰਮ ਰਹਾਇਆ। ਗੁਰ ਉਪਦੇਸੁ ਅਵੇਸੁ ਕਰਿ ਪੈਰੀ ਪੈ ਜਗੁ ਪੈਰੀ ਪਾਇਆ। ਗੁਰ ਚੇਲੇ ਪਰਚਾ ਪਰਚਾਇਆ॥੨੧॥੨੯॥ਉਣੱਤੀਹ॥

#### Pauri 21 (Gur-chele dā mel)

Sādh saṅgati guru sabad liv gurmukhi sukh phalu piramu chakhāiā. Sabh nidhān kurabān kari sabhe phal balihār karāiā. Trisanā jalaṇi bujhāiān sānti sahaj santokhu diṇāiā. Sabhe āsā puriā āsā vichi nirāsu valāiā. Manasā manahi samāi lai man kāman nihakām na dhāiā. Karam kāl jam jāl kaṭi karam kare nihakaram rahāiā. Gur upadesu avesu kari pairī pai jagu pairī pāiā. Gur chele parachā parachāiā.

## Pauri 21 (Union of Guru and disciple)

After merging their consciousness in the word of the Guru and the holy congregation, the gurmukhs have tasted the pleasure fruit in the form of contemplation of the Sabad. For this fruit, they have offered all the treasures and other fruits also have been sacrificed for the same. This fruit has quenched all desires and fires and has further firmed up the feeling of peace, equipoise and contentment. All the hopes have been fulfilled and now the feeling of detachment towards them has come up. The waves of mind have been subsumed in the mind itself and mind now having become free of desires does not run in any direction. Cutting asunder the rituals and the noose of death, the mind while becoming active has become free of desires for reward. Getting inspired by the teachings of the Guru, first, the gurmukh fell on the feet of the Guru and then he made the whole world fall on his feet. This way, being with the Guru, the disciple has identified Love.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ, ਸੱਚ ਤੇ ਕੁੜ)

ਸਤਿਗੁਰ ਸਚਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚਾ ਪੰਥੁ ਸੁਹੇਲਾ। ਮਨਮੁਖ ਕਰਮ ਕਮਾਵਦੇ ਦੁਰਮਤਿ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਦੁਹੇਲਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਸਾਧਸੰਗ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਕਰਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਮੇਲਾ। ਕੂੜ ਕੁਸਤੁ ਅਸਾਧ ਸੰਗੁ ਮਨਮੁਖ ਦੁਖ ਫਲੁ ਹੈ ਵਿਹੁ ਵੇਲਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਆਪੁ ਗਵਾਵਣਾ ਪੈਰੀ ਪਉਣਾ ਨੇਹੁ ਨਵੇਲਾ। ਮਨਮੁਖ ਆਪੁ ਗਣਾਵਣਾ ਗੁਰਮਤਿ ਗੁਰ ਤੇ ਉਕੜ੍ਹ ਚੇਲਾ। ਕੂੜੁ ਸਚੁ ਸੀਹ ਬਕਰ ਖੇਲਾ॥।॥

## 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī I (Mangalācharan, sach te kūr)

Satigur sachā pātisāhu gurmukhi sachā panthu suhelā.
Manmukh karam kamānvade durmati dūjā bhāu duhelā.
Gurmukhi sukh phalu sādhsang bhāi bhagati kari gurmukhi melā.
Kūru kusatu asādh sangu manmukh dukh phalu hai vihu velā.
Gurmukhi āpu gaṇāvaṇā gurmati gur te ukaru chelā.
Kūru sachu sih bakar khelā.

## One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Invocation, truth and falsehood)

The true Guru is the true emperor and the way of gurmukhs is the way of happiness. Mind-orientd, manmukhs, act controlled by ill intellect and tread on painful path of duality. Gurmukhs attain the fruit of delight in the holy congregation and with loving devotion meet the gurmukhs. In the company of falsehood and the wicked, the fruit of sufferings of the manmukhs grows like a poisonous creeper. Losing the ego and falling on the feet is a new path of love followed by gurmukhs. The manmukh makes himself noticed and moves away from the Guru and the wisdom of the Guru. The game of truth and falsehood is similar to (impossible) meeting of the lion and the goat.

## ਪਉੜੀ ੨ (ਗੁਰਮੁਖ , ਮਨਮੁਖ, ਸੱਚ ਤੇ ਕੂੜਾ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਸਚੁ ਹੈ ਮਨਮੁਖ ਦੁਖ ਫਲੁ ਕੂੜ ਕੂੜਾਵਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਸੰਤੋਖੁ ਰੁਖੁ ਦੁਰਮਤਿ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਪਛਾਵਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਅਡੋਲੁ ਹੈ ਮਨਮੁਖ ਫੇਰਿ ਫਿਰੰਦੀ ਛਾਵਾਂ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਕੋਇਲ ਅੰਬ ਵਣ ਮਨਮੁਖ ਵਣਿ ਵਣਿ ਹੰਢਨਿ ਕਾਵਾਂ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚੁ ਬਾਗ ਹੈ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਗੁਰ ਮੰਤੁ ਸਚਾਵਾ। ਵਿਹੁ ਵਣੁ ਵਲਿ ਅਸਾਧ ਸੰਗਿ ਬਹੁਤੁ ਸਿਆਣਪ ਨਿਗੋਸਾਵਾਂ। ਜਿਉ ਕਰਿ ਵੇਸੂਆ ਵੰਸੂ ਨਿਨਾਵਾਂ॥੨॥

#### Pauri 2 (Gurmukh, manwukh, sach te kūr)

Gurmukhi sukh phalu sachu hai manmukh dukh phalu kūṛ kūṛāvā. Gurmukhi sachu santokhu rukhu durmati dūjā bhāu pachhāvā, Gurmukhi sachu adolu hai manmukh pheri phirandī chhāvān. Gurmukhi koil amb vaṇ manmukh vaṇi vaṇi haṇḍhani kāvān. Sādh saṅgati sachu bāg hai sabad surati gur mantu sachāvān. Vihu vaṇ vali asādh saṅgi bahutu siāṇap nigosāvān. Jiu kari vesuā vaṅsu nināvān.

## Pauri 2 (Gurmukh, manmukh, truth and falsehood)

The gurmukh attains the pleasure fruit of truth and the manmukh receives the bitter fruit of falsehood. Gurmukh is tree of truth and contentment and the wicked person is the unstable shade of duality. Gurmukh is firm like truth and manmukh, the mind oriented is like ever shifting shade. Gurmukh is like nightingale which resides in mango groves but manmukh is like a crow which wanders in forests from place to place. The holy congregation is the true garden where gurmantr inspires the consciousness to merge in the Word, the true shade. Company of the wicked is like a wild poisonous creeper and the manmukh in order to develop it goes on playing many tricks. He is like the son of a prostitute who goes without a family name.

## ਪਉੜੀ ੩ (ਗੁਰਮੁਖ, ਮਨਮੁਖ, ਸੱਚ ਤੇ ਕੁੜ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਹੋਇ ਵੀਆਹੀਐ ਦੂਹੀ ਵਲੀ ਮਿਲਿ ਮੰਗਲ ਚਾਰਾ। ਦੂਹੂ ਮਿਲਿ ਜੰਮੈ ਜਾਣੀਐ ਪਿਤਾ ਜਾਤਿ ਪਰਵਾਰ ਸਥਾਰਾ। ਜੰਮਦਿਆਂ ਰੁਣਝੁੰਝਣਾ ਵੀਸ ਵਧਾਈ ਰੁਣ ਝੁਣਕਾਰਾ। ਨਾਨਕ ਦਾਦਕ ਸੋਹਿਲੇ ਵਿਰਤੀਸਰ ਬਹੁ ਦਾਨ ਦਤਾਰਾ। ਬਹੁ ਮਿਤੀ ਹੋਇ ਵੇਸੁਆ ਨਾ ਪਿਉ ਨਾਉ ਨਿਨਾਉ ਪੁਕਾਰਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਵੰਸੀ ਪਰਮ ਹੰਸ ਮਨਮੁਖਿ ਠਗ ਬਗ ਵੰਸ ਹਤਿਆਰਾ। ਸਚਿ ਸਚਿਆਰ ਕੁੜਹੁ ਕੁੜਿਆਰਾ॥॥॥

### Paurī 3 (Gurmukh, manmukh, sach te kūr)

Gurmukhi hoi viāhiai duhī valī mili maṅgal chārā.

Duhu mili jammai jāṇiai pitā jāti paravār sadhārā.

Jammadiān ruṇajhuñjhaṇā vaṅsi vadhāi ruṇ jhuṇakārā.

Nānak dādak sohile viratīsar bahu dān datārā.

Bahu mitī hoi vesuā nā piu nāun nināun pukārā.

Gurmukhi vaṅsī paramhans manmukhi ṭhag bag vaṅs hatiārā.

Sachi sachiār kūṛahu kūṛiārā.

## Pauri 3 (Gurmukh, Manmukh, truth and falsehood)

Gurmukhs are such as the marriage of two families where sweet songs are sung on both sides and pleasures is attained. They are such as the son born of the union of mother and father gives happinness to the parents because the lineage and family of the father gets increased. Clarionets are played upon the birth of a child and celebrations are arranged on the further development of the family. In the homes of mother and father songs of joy are sung and the servants are given many a gift. Son of a prostitute, friendly to everyone, has no name of his father and he is known as nameless. The family of gurmukhs is like paramhans (the swans of high order which can sift milk from water i.e. truth from falsehood) and the family of the mind-oriented ones is like hypocrite cranes who kill others. From truth the truthful and from falsehood the liers are begotten.

## ਪਉੜੀ ੪ (ਗੁਰਮੁਖ, ਮਨਮੁਖ, ਸੱਚ ਤੇ ਕੁੜ)

ਮਾਨ ਸਰੋਵਰੁ ਸਾਧਸੰਗੁ ਮਾਣਕ ਮੋਤੀ ਰਤਨ ਅਮੋਲਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਵੰਸੀ ਪਰਮ ਹੰਸ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਗੁਰਮਤਿ ਅਡੋਲਾ। ਖੀਰਹੁ ਨੀਰ ਨਿਕਾਲਦੇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਗਿਆਨੁ ਧਿਆਨੁ ਨਿਰੋਲਾ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਸਲਾਹੀਐ ਤੋਲੁ ਨ ਤੋਲਣਹਾਰੁ ਅਤੋਲਾ। ਮਨਮੁਖ ਬਗੁਲ ਸਮਾਧਿ ਹੈ ਘੁਟਿ ਘੁਟਿ ਜੀਆਂ ਖਾਇ ਅਬੋਲਾ। ਹੋਇ ਲਖਾਉ ਟਿਕਾਇ ਜਾਇ ਛਪੜਿ ਉੂਹੁ ਪੜੈ ਮੁਹਚੋਲਾ। ਸਚੁ ਸਾਉ ਕੁੜੁ ਗਹਿਲਾ ਗੋਲਾ॥।।।

#### Pauri 4 (Gurmukh, manmukh, sach te kūr)

Mān sarovaru sādh saṅgu māṇak moti ratan amolā. Gurmukhi vaṅsi param haṅs sabad surati gurmati aḍolā. Khirahu nir nikālade gurmukhi giānu dhiānu nirolā. Gurmukhi sachu salāhiai tolu na tolaṇahāru atolā. Manmukhi bagul samādhi hai ghuṭi ghuṭi jiān khāi abolā. Hoi lakhāu ṭikāi jāi chhapaṇi ūhu paṇai muhacholā. Sachu sāu kūṇu gahilā golā.

## Pauri 4 (Gurmukh, Manmukh, truth and falsehood)

Mānasarovar (lake) in the form of holy congregation contains in it many invaluable rubies, pearls and jewels. Gurmukhs too belong to the family of swans of highest order who merging their consciousness in the Word remain stabilized. Due to their power of knowledge and meditiation, the gurmukhs sift milk from water (i.e. truth from falsehood). Eulogising the truth, gurmukhs become incomparable and their glory cannot be measured by any one. Manmukh, the mind-oriented, is like a crane who silently strangulates the creatures and eats them up. Seeing it sitting at a pond, the creatures therein create an uproar and cries of distress. Truth is noble whereas falsehood is lowly slave.

## ਪਉੜੀ ੫ (ਗੁਰਮੁਖ, ਮਨਮੁਖ, ਸੱਚ ਤੇ ਕੂੜ)

ਗੁਰਮੁਖ ਸਚੁ ਸੁਲਖਣਾ ਸਭਿ ਸੁਲਖਣ ਸਚੁ ਸੁਹਾਵਾ।
ਮਨਮੁਖ ਕੂੜ ਕੁਲਖਣਾ ਸਭ ਕੁਲਖਣ ਕੂੜ ਕੁਦਾਵਾ।
ਸਚੁ ਸੁਇਨਾ ਕੂੜ ਕਚੁ ਹੈ ਕਚੁ ਨ ਕੰਚਨ ਮੁਲਿ ਮੁਲਾਵਾ।
ਸਚੁ ਭਾਰਾ ਕੂੜ ਹਉਲੜਾ ਪਵੈ ਨ ਰਤਕ ਰਤਨ ਭੁਲਾਵਾ।
ਸਚੁ ਹੀਰਾ ਕੂੜ ਫਟਕੁ ਹੈ ਜੜੈ ਜੜਾਵ ਨ ਜੁੜੈ ਜੁੜਾਵਾ।
ਸਚੁ ਦਾਤਾ ਕੂੜੁ ਮੰਗਤਾ ਦਿਹੁ ਰਾਤੀ ਚੋਰ ਸਾਹ ਮਿਲਾਵਾ।
ਸਚੁ ਸਾਬਤੁ ਕੂੜਿ ਫਿਰਦਾ ਫਾਵਾ॥੫॥

#### Paurī 5 (Gurmukh, manmukh, sach te kūr)

Gurmukh sachu sulakhaṇā sabhi sulakhaṇ sachu suhāvā. Manmukh kūṛu kulakhaṇā sabh kulakhaṇ kūṛu kudāvā. Sachu Suinā kūṛ kachu hai kachu na kañchan muli mulāvā Sachu bhārā kūṛu haulaṇā pavai na ratak ratan bhulāvā. Sachu hīrā kūṛu phaṭaku hai jaṇai jaṇāv na juṇai juṇāvā. Sachu dātā kūṛu maṅgatā dihu rātī chor sāh milāvā. Sachu sābatu kūṛi phiradā phāvā.

### Pauri 5 (Gurmukh, Manmukh, truth and falsehood)

The true gurmukh possesses auspicious characteristics and all good marks adorn him. Manmukh, the self-willed, keeps false marks and besides all bad characteristics in him, be possesses all deceptive tricks. Truth is gold and falsehood is like glass. Glass cannot be priced as gold. Truth is invariably heavy and the falsehood light; there is not the least doubt in this. The truth is diamond and the falsehood stone which cannot be studded in a string. The truth is bestower whereas falsehood is a beggar; like a thief and a rich person or the day and the night they never meet. The truth is perfect and the falsehood a loser gambler running from pillar to post.

## ਪਉੜੀ ੬ (ਸੱਚ ਤੇ ਕੂੜ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਸੁਰੰਗੁ ਹੈ ਮੂਲੁ ਮਜੀਠ ਨ ਟਲੈ ਟਲੰਦਾ।
ਮਨਮੁਖੁ ਕੂੜ ਕੁਰੰਗ਼ ਹੈ ਫੁਲ ਕੁਸੁੰਭੈ ਥਿਰ ਨ ਰਹੰਦਾ।
ਥੋਮ ਕਥੂਰੀ ਵਾਸੁ ਲੈ ਨਕੁ ਮਰੋੜੈ ਮਨਿ ਭਾਵੰਦਾ।
ਕੂੜ ਸਚੁ ਅਕ ਅੰਬ ਫਲ ਕਉੜਾ ਮਿਠਾ ਸਾਉ ਲਹੰਦਾ।
ਸਾਹ ਚੋਰ ਸਚੁ ਕੂੜ ਹੈ ਸਾਹੁ ਸਵੈ ਚੋਰੁ ਫਿਰੈ ਭਵੰਦਾ।
ਸਾਹ ਫੜੈ ਉਠਿ ਚੋਰ ਨੋ ਤਿਸੁ ਨੁਕਸਾਨੁ ਦੀਬਾਣੁ ਕਰੰਦਾ।
ਸਚੁ ਕੂੜੈ ਲੈ ਨਿਹਣਿ ਬਹੰਦਾ॥੬॥

#### Pauri 6 (Sach te kūr)

Gurmukhi sachu surangu hai mūlu majīṭh na ṭalai ṭalandā. Manmukhu kūru kurang hai phul kusambhai thir na rahandā. Thom kathūrī vāsu lai naku marorai mani bhāvandā. Kūr sachu ak amb phal kaurā miṭhā sāu lahandā. Sāh chor sach kūru hai sāhu savai choru phirai bhavandā. Sāh pharai uṭhi chor no tisu nukasānu dibāṇu karandā. Sachu kūrai lai nihaṇi bahandā.

## Pauri 6 (Truth and falsehood)

Truth in the form of gurmukhs is such a beautiful madder colour which never fades. The colour of mind oriented, manmukh, is like the colour of safflower which soon fades away. The falsehood, as against truth, is like garlic contrasted to musk. At the smell of the former the nose is turned away whereas the latter's fragrance is pleasing to mind. Falsehood and truth are like akk, the wild plant of sandy region and mango tree which bear bitter and sweet fruits respectively. Truth and falsehood are like the bankar and the thief; the banker sleeps comfortably whereas the thief roams about hither and thither. The banker catches hold of the thief and gets him further punished in the courts. The truth ultimately puts shackles around the falsehood.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਸੱਚ ਤੇ ਕੂੜ) :

ਸਚੁ ਸੋਹੈ ਸਿਰ ਪਗ ਜਿਉ ਕੋਝਾ ਕੂੜ ਕੁਥਾਇ ਕਛੋਟਾ।
ਸਚੁ ਸਤਾਣਾ ਸਾਰਦੂਲੁ ਕੂੜ ਜਿਵੈ ਹੀਣਾ ਹਰਣੋਟਾ।
ਲਾਹਾ ਸਚੁ ਵਣੰਜੀਐ ਕੂੜ ਕਿ ਵਣਜਹੁ ਆਵੈ ਤੋਟਾ।
ਸਚੁ ਖਰਾ ਸਾਬਾਸਿ ਹੈ ਕੂੜੁ ਨ ਚਲੈ ਦਮੜਾ ਖੋਟਾ।
ਤਾਰੇ ਲਖ ਅਮਾਵਸੈ ਘੇਰਿ ਅਨੇਰਿ ਚਨਾਇਣੁ ਹੋਟਾ।
ਸੂਰਜ ਇਕੁ ਚੜ੍ਹੰਦਿਆਂ ਹੋਇ ਅਠ ਖੰਡ ਪਵੈ ਫਲਫੋਟਾ।
ਕੁੜੁ ਸਚੁ ਜਿਉ ਵਟੁ ਘੜੋਟਾ॥੭॥

#### Pauri 7 (Sach te kūr)

Sachu sohai sir pag jiu kojhā kūņu kuthāi kachhoṭā. Sachu satāṇā sārdūlu kūņu jivai hīṇā haraṇoṭā. Lāhā sachu vaṇañjiāi kūru ki vaṇajahu āvai toṭā. Sachu kharā sābāsi hai kūņu na chalai damaṇā khoṭā. Tāre lakh amāvasai gheri aneri chanāiņu hoṭā. Sūraj iku chaṇhandiā hoi aṭh khaṇḍ pavai phal phoṭā. Kūņu sachu jiun vaṭu ghaṇoṭā.

### Pauri 7 (Truth and falsehood)

The truth adorns the head like a turban but the falsehood is like a loincloth which remains in an untidy place. The truth is a potent lion and the falsehood is like an abased deer. Transactions of truth bring gains whereas the trading in falsehood brings nothing but loss. Truth being pure earns applause but the falsehood like a counter coin does not get circulated. In the no-moon night, millions of stars remain there (in the sky) but the scarcity of light persists and pitch daskness prevails. With the rise of the sun the darkness dispells in all the eight directions. The relationship between the false hood and the truth is similar to the relation of the pitcher and the stone.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਸੱਚ ਅਤੇ ਕੂੜ)

ਸੁਹਣੇ ਸਾਮਰਤਖ ਜਿਉ ਕੂੜ ਸਚੁ ਵਰਤੈ ਵਰਤਾਰਾ। ਹਰਿ ਚੰਦਉਰੀ ਨਗਰ ਵਾਂਗ ਕੂੜ ਸਚੁ ਪਰਗਟੁ ਪਾਹਾਰਾ। ਨਦੀ ਪਛਾਵਾਂ ਮਾਣਸਾ ਸਿਰ ਤਲਵਾਇਆ ਅੰਬਰੁ ਤਾਰਾ। ਧੂਅਰੁ ਧੁੰਧੂਕਾਰ ਹੋਇ ਤੁਲਿ ਨ ਘਣਹਰਿ ਵਰਸਣਹਾਰਾ। ਸਾਉ ਨ ਸਿਮਰਣਿ ਸੰਕਰੈ ਦੀਪਕ ਬਾਝੁ ਨ ਮਿਟੈ ਅੰਧਾਰਾ। ਲੜੈ ਨ ਕਾਗਲਿ ਲਿਖਿਆ ਚਿਤੁ ਚਿਤੇਰੇ ਸੈ ਹਥੀਆਰਾ। ਸਚੁ ਕੁੜੁ ਕਰਤੂਤਿ ਵੀਚਾਰਾ॥੮॥

### Pauri 8 (Sach ate kūr)

Suhaņe sāmaratakh jiu kūņu sachu varatai varatārā. Hari chandaurī nagar vāngu kūņu sachu paragatu pāhārā. Nadī pachhāvān māṇasā sir talavāiā ambaru tārā. Dhūaru dhundhūkāru hoi tuli na ghaṇahari varasaṇahārā. Sāu na simaraṇi saṅkarai dīpak bājhu na miṭai andhārā. Laṇai na kāgali likhiā chitu chitere sai hathiārā. Sachu kūņu karatūti vīchārā.

## Pauri 8 (Truth and the falsehood)

Falsehood to truth is the same as dream to reality. The falsehood is like imaginary city in the sky whereas the truth is like manifest world. Falsehood is like the shadow of men in the river, where the image of trees, stars is inverted. Smoke also creates mist but this darkness is not similar to the darkness caused by rain clouds. As remembrance of sugar does not bring forth the sweet taste, the darkness cannot be dispelled without lamp. The warrior can never fight adopting the weapons printed on paper. Such are the actions of the truth and the falsehood.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਸੱਚ ਅਤੇ ਕੂੜ)

ਸਚੁ ਸਮਾਇਣੂ ਦੁਧ ਵਿਚਿ ਕੂੜ ਵਿਗਾੜ ਕਾਂਜੀ ਦੀ ਚੁਖੈ। ਸਚੁ ਭੋਜਨੁ ਮੁਹਿ ਖਾਵਣਾ ਇਕੁ ਦਾਣਾ ਨਕੈ ਵਲਿ ਦੁਖੈ। ਫਲਹੁ ਰੁਖ ਰੁਖਹੁ ਸੁ ਫਲੁ ਅੰਤਿ ਕਾਲਿ ਖਉ ਲਾਖਹੁ ਰੁਖੈ। ਸਉ ਵਰਿਆ ਅਗਿ ਰੁਖ ਵਿਚਿ ਭਸਮ ਕਰੈ ਅਗਿ ਬਿੰਦਕੁ ਧੁਖੈ। ਸਚੁ ਦਾਰੂ ਕੂੜ ਰੋਗੁ ਹੈ ਵਿਣੁ ਗੁਰ ਵੈਦ ਵੇਦਨਿ ਮਨਮੁਖੈ। ਸਚੁ ਸਥੋਈ ਕੂੜ ਠਗੁ ਲਗੈ ਦੁਖੁ ਨ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖੈ। ਕੂੜੁ ਪਚੈ ਸਚੈ ਦੀ ਭੁਖੈ॥੯॥

#### Pauri 9 (Sach ate kūr)

Sachu samāiņu dukh vichi kūr vigāru kāñji di chukhai. Sachu bhojanu muhi khāvaṇā iku dāṇā nakai vali dukhai. Phalahu rukh rukhahu su phalu anti kāli khau lākhahu rukhai. Sau variā agi rukh vichi bhasam karai agi bindaku dhukhai. Sachu dārū kūru rogu hai viņu gur vaid vedani manmukhai. Sachu sathoi kūr thagu lagai dukhu na gurmukhi sukhai. Kūru pachai sachai di bhukhai.

### Pauri 9 (Truth and falsehood)

The truth is the rennet in the milk whereas falsehood is like the spoiling vinegar. The truth is like eating the food through mouth but the falsehood is painful as if a grain has gone into the nose. From fruit emerges tree and from tree the fruit; but if shellac attacks the tree, the latter is destroyed (similarly falsehood decimates the individual). For hundreds of years, the fire remains latent in the tree, but enraged by a small spark, it destroys the tree (similarly the falsehood ever remaining in the mind, ultimately destroys the man). The truth is medicine whereas the falsehood is a disease which inflicts the manmukhs who are without physician in the form of Guru. Truth is companion and the falsehood a cheat who cannot make the gurmukh suffer (because they ever abide in the pleasure of truth). Falsehood perishes and the truth is ever desired.

## ਪਉੜੀ ੧੦ (ਸੱਚ ਤੇ ਕੂੜ)

ਕੂੜ ਕਪਟ ਹਥਿਆਰ ਜਿਉ ਸਚੁ ਰਖਵਾਲਾ ਸਿਲਹ ਸੰਜੋਆ। ਕੂੜ ਵੈਰੀ ਨਿਤ ਜੋਹਦਾ ਸਚੁ ਸੁਮਿਤੁ ਹਿਮਾਇਤਿ ਹੋਆ। ਸੂਰਵੀਰੁ ਵਰੀਆਮੁ ਸਚੁ ਕੂੜ ਕੁੜਾਵਾ ਕਰਦਾ ਢੋਆ। ਨਿਹਚਲੁ ਸਚੁ ਸੁਥਾਇ ਹੈ ਲਰਜੈ ਕੂੜ ਕੁਥਾਇ ਖੜੋਆ। ਸਚਿ ਫੜਿ ਕੂੜੁ ਪਛਾੜਿਆ ਚਾਰਿ ਚਕ ਵੇਖਨ ਤ੍ਰੈ ਲੋਆ। ਕੂੜੁ ਕਪਟੁ ਰੋਗੀ ਸਦਾ ਸਚੁ ਸਦਾ ਹੀ ਨਵਾਂ ਨਿਰੋਆ। ਸਚੁ ਸਚਾ ਕੂੜੁ ਕੂੜੁ ਵਿਖੋਆ॥੧੦॥

#### Pauri 10 (Sach te kūr)

Kūru kapat hathiār jiu sach rakhavālā silah sañjoā.
Kūru vairī nit johadā sachu sumitu himāiti hoā.
Sūravīru varīāmu sachu kūru kurāvā karadā ḍhoā.
Nihachal sachu suthāi hai larajai kūru kuthāi kharoā.
Sachi phari kūru pachhāriā chāri chak vekhan trai loā.
Kūru kapatu rogī sadā sachu sadā hī navān niroā.
Sachu sachā kūru kūru vikhoā.

### Pauri 10 (Truth and falsehood)

Falsehood is a fake weapon whereas the truth is protector like an iron-armour. Like enemy, falsehood always lies in ambush but the truth, like a friend is ever ready to help and support. The truth is truly a brave warrior who meets the truthful ones whereas the lier meets liers alone. At good places, the truth stands firmly but being in the wrong places, falsehood always shakes and trembles. The four directions and the three worlds are witness (to the fact) that the truth catching hold of falsehood has thrashed it. Deceptive falsehood is ever diseased and the truth is always hale and hearty. The adopter of truth is ever known as truthful and the follower of falsehood is ever considered a lier.

## ਪਉੜੀ ੧੧ (ਸੱਚ-ਕੂੜ ਦਾ ਨਿਰਣਯ)

ਸਚੁ ਸੂਰਜੁ ਪਰਗਾਸ਼ ਹੈ ਕੂੜਹੁ ਘੁਘੂ ਕੁਝੁ ਨ ਸੁਝੈ। ਸਚ ਵਣਸਪਤਿ ਬੋਹੀਐ ਕੂੜਹੁ ਵਾਸ ਨ ਚੰਦਨ ਬੁਝੈ। ਸਚਹੁ ਸਫਲ ਤਰੋਵਰਾ ਸਿੰਮਲੁ ਅਫਲੁ ਵਡਾਈ ਲੁਝੈ। ਸਾਵਣਿ ਵਣ ਹਰੀਆਵਲੇ ਸੁਕੈ ਅਕੁ ਜਵਾਹਾਂ ਰੁਝੈ। ਮਾਣਕ ਮੋਤੀ ਮਾਨਸਰਿ ਸੰਖਿ ਨਿਸਖਣ ਹਸਤਨ ਦੁਝੈ। ਸਚੁ ਗੰਗੋਦਕੁ ਨਿਰਮਲਾ ਕੂੜਿ ਰਲੈ ਮਦ ਪਰਗਟੁ ਗੁਝੈ। ਸਚੁ ਸਚਾ ਕੂੜ ਕੂੜਹੁ ਖੁਝੈ॥੧੧॥

#### Pauri 11 (Sach-kūr dā niraņay)

Sachu sūraju paragāsu hai kūṇahu ghughū kujh na sujhai. Sach vaṇasapati bohīai kūṇahu vās na chandan bujhai. Sachahu saphal tarovarā simmalu aphalu vaḍāī lujhai. Sāvaṇi vaṇ hariāvale sukai aku javāhān rujhai. Māṇak motī mānasari sankhi nisakhan hasatan dujhai. Sachu gaṅgodaku niramalā kūṇi ralai mad paragaṭu gujhai. Sachu sachā kūṇu kūṇahu khujhai.

## Pauri 11 (Judgement about the truth and falsehood)

The truth is sun-light and falsehood is owl which cannot see anything. The fragrance of truth diffuses in the whole vegetation but falsehood in the form of bamboo does not identify sandal. Truth makes a fruitful tree where as the proud silk cotton tree being fruitless is ever anguished. In the month of  $s\bar{a}van$  all the forests go green but akk, the wild plant of sandy region, and  $jav\bar{a}s$ , the camel-thorn, remain dry. Rubies and pearls are there in the Mānasarovar but the conch being empty within is pressed by hands. Truth is pure like the water of the Ganges but the wine of falsehood, even if hidden, makes its foul smell manifest. Truth is truthful and falsehood remains false.

## ਪਉੜੀ ੧੨ (ਸੱਚ ਅਤੇ ਕੁੜ ਦਾ ਅੰਤ)

ਸਚੁ ਕੂੜ ਦੁਇ ਝਾਗੜੂ ਝਗੜਾ ਕਰਦਾ ਚਉਤੈ ਆਇਆ। ਅਗੇ ਸਚਾ ਸਚਿ ਨਿਆਇ ਆਪ ਹਜ਼ੂਰਿ ਦੋਵੈ ਝਗੜਾਇਆ। ਸਚੁ ਸਚਾ ਕੂੜਿ ਕੂੜਿਆਰੁ ਪੰਚਾ ਵਿਚਿ ਦੋ ਕਰਿ ਸਮਝਾਇਆ। ਸਚਿ ਜਿਤਾ ਕੂੜਿ ਹਾਰਿਆ ਕੂੜੁ ਕੂੜਾ ਕਰਿ ਸਹਰਿ ਫਿਰਾਇਆ। ਸਚਿਆਰੈ ਸਾਬਾਸਿ ਹੈ ਕੂੜਿਆਰੈ ਫਿਟੁ ਫਿਟੁ ਕਰਾਇਆ। ਸਚ ਲਹਣਾ ਕੂੜਿ ਦੇਵਣਾ ਖਤੁ ਸਤਾਗਲੁ ਲਿਖਿ ਦੇਵਾਇਆ। ਆਪ ਠਗਾਇ ਨ ਠਗੀਐ ਠਗਣਹਾਰੈ ਆਪੁ ਠਗਾਇਆ। ਵਿਰਲਾ ਸਚੁ ਵਿਹਾਝਣ ਆਇਆ॥੧੨॥

#### Pauri 12 (Sach ate kūr dā ant)

Sachu kūr dui jhāgarū jhagarā karadā chaute āiā. Age sachā sachi niāi āp hajūri dovai jhagarāiā. Sachu sachā kūri kūriāru pañchā vichi do kari samajhāiā. Sachi jitā kūri hāriā kūru kūrā kari sahari phirāiā. Sachaiārai sābāsi hai kuriārai phitu phitu karāiā. Sach lahanā kūri devanā khatu satāgalu likhi devāiā. Āp ṭhagāi na ṭhagāai ṭhagaṇahārai āpu ṭhagāiā. Viralā sachu vihājhan āiā.

## Pauri 12 (End of the truth and falsehood)

Truth and falsehood had a tiff and quarrelling they came to the dias of justice. Dispenser of the true justice made them to debate their points there. The wise mediators concluded that the truth is true and the falsehood lier. The truth triumphed and the falsehood lost and being labeled untrue, was paraded in the whole city. The truthfull was applauded but the untrue incurred opprobrium. This was written on a piece of paper that the truth is creditory and the falsehood debtor. He who allows himself to be cheated is never deceived and he who cheats others gets himself cheated. Any rare one is a buyer of truth.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਸੱਚ ਕੂੜ ਦਾ ਅੰਤ)

ਕੂੜ ਸੁਤਾ ਸਚੁ ਜਾਗਦਾ ਸਚੁ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਮਨਿ ਭਾਇਆ।
ਸਚੁ ਸਚੈ ਕਰਿ ਪਾਹਰੂ ਸਚ ਭੰਡਾਰ ਉਤੇ ਬਹਿਲਾਇਆ।
ਸਚੁ ਆਗੂ ਆਨ੍ਹੇਰ ਕੂੜ ਉਝੜਿ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਚਲਾਇਆ।
ਸਚੁ ਸਚੇ ਕਰਿ ਫਉਜਦਾਰੁ ਰਾਹੁ ਚਲਾਵਣੁ ਜੋਗੁ ਪਠਾਇਆ।
ਜਗ ਭਵਜਲੁ ਮਿਲਿ ਸਾਧਸੰਗਿ ਗੁਰ ਬੋਹਿਤੈ ਚਾੜ੍ਹਿ ਤਰਾਇਆ।
ਕਾਮੁ ਕ੍ਰੋਧੁ ਲੋਭੁ ਮੋਹੁ ਫੜਿ ਅਹੰਕਾਰੁ ਗਰਦਨਿ ਮਰਵਾਇਆ।
ਪਾਰਿ ਪਏ ਗੁਰੂ ਪੂਰਾ ਪਾਇਆ॥੧੩॥

#### Pauri 13 (Sach kūr dā ant)

Kūru sutā sachu jāgadā sachu sāhib de mani bhāiā.
Sachu sachai kari pāharū sach bhaṇdār utē bahilāiā.
Sachu āgū ānher kūr ujhari dūjā bhāu chalāiā.
Sachu sache kari phaujadāru rāhu chalāvaņu jogu paṭhāiā.
Jag bhavajalu mili sādh saṅgi gur bohithai chāṛhi tarāiā.
Kāmu krodhu lobhu mohu phari ahaṅkār garadani maravāiā.
Pāri pae guru pūrā pāiā.

## Pauri 13 (End of the truth and falsehood)

Since the falsehood sleeps while the truth remains awake, the truth is loved by that Lord God. The true Lord has appointed truth as the watchman and has made it to sit at the store of truth. The truth is the guide and the falsehood is the darkness which causes people to wander in the jungle of duality. Appointing truth as the commander, the true Lord has made it competent to take people along path of righteousness. To get people across the world ocean, the truth as Guru, has taken the people across in the vessel as the holy congregation. Lust, anger, greed, infatuation and ego have been killed by holding them from their necks. Those who have got the perfect Guru, have gone across (the world ocean).

## ਪਉੜੀ ੧੪ (ਸੱਚ,ਸੱਚਾ ਸਿੱਖ, ਸੱਚਾ ਗੁਰੂ)

ਲੂਣੁ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਖਾਇ ਕੈ ਰਣ ਅੰਦਰਿ ਲੜਿ ਮਰੈ ਸੁ ਜਾਪੈ।
ਸਿਰ ਵਢੈ ਹਥੀਆਰੁ ਕਰਿ ਵਰੀਆਮਾ ਵਰਿਆਮੁ ਸਿਞਾਪੈ।
ਤਿਸੁ ਪਿਛੈ ਜੋ ਇਸਤਰੀ ਥਪਿ ਥੇਈ ਦੇ ਵਰੈ ਸਰਾਪੈ।
ਪੋਤੈ ਪੁਤ ਵਡੀਰੀਅਨਿ ਪਰਵਾਰੈ ਸਾਧਾਰੁ ਪਰਾਪੈ।
ਵਖਤੈ ਉਪਰਿ ਲੜਿ ਮਰੈ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੈ ਸਬਦੁ ਅਲਾਪੈ।
ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਜਾਇ ਕੈ ਹਉਮੈ ਮਾਰਿ ਮਰੈ ਆਪੁ ਆਪੈ।
ਲੜਿ ਮਰਣਾ ਤੈ ਸਤੀ ਹੋਣੁ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥੁ ਪੂਰਣ ਪਰਤਾਪੈ।
ਸਚਿ ਸਿਦਕ ਸਚ ਪੀਰੁ ਪਛਾਪੈ।।੧੪॥

#### Paurī 14 (Sach, sachā sikh, sachā gurū)

Lūņu sāhib dā khāi kai raṇ andari laṇi marai su jāpai.
Sir vaḍhai hathiāru kari variāmā variāmu siñāpai.
Tisu pichai jo isatarī thapi theī de varai sarāpai.
Potai put vadīrīani paravārai sādhāru parāpai.
Vakhatai upari laṇi marai amrit velai sabadu alāpai.
Sādh saṅgati vichi jāi kai haumai māri marai āpu āpai.
Laṇi maraṇā tai satī hoṇu gurmukhi panthu pūraṇ paratāpai.
Sachi sidak sach pīru pachhāpai.

## Pauri 14 (Truth, the true Sikh, the true Guru)

True is he who is true to the salt of his master and dies fighting for him in the battelfield. One who beheads the enemy with his weapon is known as brave among the warriors. His bereaved woman is established as sati capable of granting boons and curses. Sons and grandsons are praised and the whole family becomes exalted. One who dies fighting in the hour of peril and recites the Word in the ambrosial hour is known as the true warrior. Going to the holy congregation and effacing his desires, he wipes out his ego. Dying while fighting in battle and maintaining of the controle over the senses is the grand path of the gurmukhs. In whom you repose your full faith is known as the true Guru.

## ਪਉੜੀ ੧੫ (ਸਾਧਸੰਗਤਿ)

ਨਿਹਚਲੁ ਸਚਾ ਥੇਹੁ ਹੈ ਸਾਧਸੰਗੁ ਪੰਜੇ ਪਰਧਾਨਾ। ਸਤਿ ਸੰਤੋਖੁ ਦਇਆ ਧਰਮੁ ਅਰਥੁ ਸਮਰਥੁ ਸਭੋ ਬੰਧਾਨਾ। ਗੁਰ ਉਪਦੇਸ਼ੁ ਕਮਾਵਣਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨਾ। ਮਿਠਾ ਬੋਲਣੁ ਨਿਵਿ ਚਲਣੁ ਹਥਹੁ ਦੇਣ ਭਗਤਿ ਗੁਰ ਗਿਆਨਾ। ਦੁਹੀ ਸਰਾਈ ਸੁਰਖਰੂ ਸਚੁ ਸਬਦੁ ਵਜੈ ਨੀਸਾਨਾ। ਚਲਣੁ ਜਿੰਨ੍ਹੀ ਜਾਣਿਆ ਜਗ ਅੰਦਰਿ ਵਿਰਲੇ ਮਿਹਮਾਨਾ। ਆਪ ਗਵਾਏ ਤਿਸੁ ਕੁਰਬਾਨਾ॥੧੫॥

### Pauri 15 (Sādh sangati)

Nihachalu sachā thehu hai sādh sangu pañje paradhānā. Sati santokhu daiā dharamu arathu samarathu sabho bandhānā. Gur upadesu kamāvaṇā gurmukhi nāmu dānu isanānā. Miṭhā bolanu niv chalaṇu hathahu deṇ bhagati gur giānā. Duhī sarāī surakharū sachu sabadu vajai nīsānā. Chalaṇu jinhī jāṇiā jag andari virale mihamānā. Āp gavāe tisu kurabānā.

## Pauri 15 (The holy congregation)

The city in the form of holy congregation is true and immovable because in it reside all the five chiefs (virtues). Truth, contentment, compassion, dharma and lucre are capable of all control. Here, the gurmukhs practise the teachings of the Guru and observe meditation on  $n\bar{a}m$ , charity and ablution. People speak sweet here, walk humbly, give away charities and attain knowledge through devotion to the Guru. They remain free from any anxiety in this world and the world hereafter, and for them, the drums of true Word are struck upon. Rare are the guests who have accepted the going away from this world, as true. I am sacrifice unto them who have eschewed their ego.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਝੂਠਾ ਪਿੰਡ)

ਕੂੜ ਅਹੀਰਾਂ ਪਿੰਡੁ ਹੈ ਪੰਜ ਦੂਤ ਵਸਨਿ ਬੁਰਿਆਰਾ। ਕਾਮ ਕਰੋਧੁ ਵਿਰੋਧੁ ਨਿਤ ਲੋਭ ਮੋਹ ਧ੍ਰੋਹੁ ਅਹੰਕਾਰਾ। ਖਿੰਜੋਤਾਣੁ ਅਸਾਧੁ ਸੰਗੁ ਵਰਤੈ ਪਾਪੈ ਦਾ ਵਰਤਾਰਾ। ਪਰ ਧਨ ਪਰ ਨਿੰਦਾ ਪਿਆਰੁ ਪਰ ਨਾਰੀ ਸਿਉ ਵਡੇ ਵਿਕਾਰਾ। ਖਲੁਹਲੁ ਮੂਲਿ ਨ ਚੁਕਈ ਰਾਜ ਡੰਡੁ ਜਮ ਡੰਡੁ ਕਰਾਰਾ। ਦੂਹੀ ਸਰਾਈ ਜਰਦ ਰੂ ਜੰਮਣ ਮਰਣ ਨਰਕਿ ਅਵਤਾਰਾ। ਅਗੀ ਫਲ ਹੋਵਨਿ ਅੰਗਿਆਰਾ॥੧੬॥

#### Pauri 16 (Jhūthā pind)

Kūṛ ahirān piṇḍu hai pañj dūt vasani buriārā.
Kām karodhu virodhu nit lobh moh dhrohu ahankārā.
Khiñjotāṇu asādh saṅgu varatai pāpai dā varatārā.
Par dhan par nindā piāru par nārī siu vaḍe vikārā.
Khalu halu mūli na chukai rāj daṇḍu jam daṇḍu karārā.
Duhī sarāi jarad rū jammaṇu maraṇ narak avatārā.
Agī phal hovani aṅgiārā.

## Pauri 16 (The false village)

Falsehood is the village of robbers where reside the five evil legates. These couriers are lust, anger, disputation, greed, infatuation, treachery and ego. In this village of wicked company pulls, pushes and sinful conduct always operate. Attachment to the others' wealth, slander and woman always persist here. Confusions and commotions are ever there and people always undergo punishments of state as well as of death. The residents of this village are always shameful in both the worlds and go on transmigrating in the hell. The fruits of fire are the sparks only.

## ਪਉੜੀ ੧੭ (ਸੱਚ ਵਿੱਚ ਕੁੜ ਦੀ ਸਮਾਈ ਨਹੀਂ)

ਸਚੁ ਸਪੂਰਣ ਨਿਰਮਲਾ ਤਿਸੁ ਵਿਚਿ ਕੂੜੁ ਨ ਰਲਦਾ ਰਾਈ। ਅਖੀ ਕਤੁ ਨ ਸੰਜਰੈ ਤਿਣੁ ਅਉਖਾ ਦੁਖਿ ਰੈਣਿ ਵਿਹਾਈ। ਭੋਜਣ ਅੰਦਰਿ ਮਿਖ ਜਿਉ ਹੋਇ ਦੁਕੁਧਾ ਫੇਰਿ ਕਢਾਈ। ਰੂਈ ਅੰਦਰਿ ਚਿਣਗ ਵਾਂਗ ਦਾਹਿ ਭਸਮੰਤੁ ਕਰੇ ਦੁਖਦਾਈ। ਕਾਂਜੀ ਦੁਧੁ ਕੁਸੁਧ ਹੋਇ ਫਿਟੈ ਸਾਦਹੁ ਵੰਨਹੁ ਜਾਈ। ਮਹੁਰਾ ਚੁਖਕੁ ਚਖਿਆ ਪਾਤਿਸਾਹਾ ਮਾਰੈ ਸਹਮਾਈ। ਸਚਿ ਅੰਦਰਿ ਕਿਉ ਕੁੜੁ ਸਮਾਈ॥੧੭॥

#### Pauri 17 (Sach vich kūr dī samāi nahīn)

Sach sapūraņ niramalā tisu vichi kūņu na raladā rāi. Akhī katu na sañjarai tiņu aukhā dukhi raiņi vihāi. Bhojaņ andari makhi jiu hoi dukudhā pheri kaḍhāi. Rūi andari chiņag vāng dāhi bhasamantu kare dukhadāi. Kāñji dudhu kusudh hoi phiṭai sādahu vannahu jāi. Mahurā chukhaku chakhiā pātisāhā mārai sahamāi. Sachi andari kiu kūņu samāi.

## Pauri 17 (Falsehood cannot merge in truth)

The truth being perfectly pure, falsehood cannot mix in it as a piece of straw gone into the eye cannot be held there and the whole night is spent in suffering. Fly in the meal also is vomited out (by body). One spark in a load of cotton creates trouble for it, and burning the whole lot converts it into ashes. Vineger in milk spoils its taste and makes it discoloured. Even a little bit of poison tasted kills emperors instantly. Then how can truth mix up in falsenood?

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਸੱਚ ਨੂੰ ਕੂੜ ਮਿਟਾ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ )

ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਅਲਿਪਤੁ ਹੈ ਕੂੜਹੁ ਲੇਪੁ ਨ ਲਗੈ ਭਾਈ। ਚੰਦਨ ਸਪੀਂ ਵੇੜਿਆ ਚੜ੍ਹੈ ਨ ਵਿਸੁ ਨ ਵਾਸੁ ਘਟਾਈ। ਪਾਰਸੁ ਅੰਦਰਿ ਪਥਰਾਂ ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਮਿਲਿ ਵਿਗੜਿ ਨ ਜਾਈ। ਗੰਗ ਸੰਗਿ ਅਪਵਿਤ੍ਰ ਜਲੁ ਕਰਿ ਨ ਸਕੈ ਅਪਵਿਤ੍ਰ ਮਿਲਾਈ। ਸਾਇਰ ਅਗਿ ਨ ਲਗਈ ਮੇਰੁ ਸੁਮੇਰੁ ਨ ਵਾਉ ਡੁਲਾਈ। ਬਾਣੁ ਨ ਧੁਰਿ ਅਸਮਾਣਿ ਜਾਇ ਵਾਹੇਂਦੜੁ ਪਿਛੈ ਪਛੁਤਾਈ। ਓੜਿਕ ਕੂੜੁ ਕੂੜੋ ਹੁਇ ਜਾਈ॥੧੮॥

### Pauri 18 (Sach nūn kūr miṭā nahīn sakadā)

Gurmukhi sachu alipatu hai kūṇahu lepu na lagai bhāi. Chandan sapin veṇiā chaṇhai na visu na vāsu ghaṭāi. Pārasu andari patharān asaṭ dhātu mili vigaṇi na jāi. Gang sangi apavitr jalu kari na sakai apavitr milāi. Sāir agi na lagaī meru sumeru na vāu ḍulāi. Bāṇu na dhuri asamāṇi jāi vāhendaṇu pichhai pachhutāi. Oṇaki kūṇu kūṇo hui jāi.

## Pauri 18 (Falsehood cannot efface truth)

Truth in the form of gurmukh ever remains detached and the falsehood has no impact on it. Sandal wood tree is surrounded by snakes but neither the poison affects it nor its fragrance is lessened. Amid the stones resides the philosopher's stone but even meeting the eight metals it does not get spoiled. Polluted water mixing into the Ganges cannot pollute it. Seas are never burnt by fire and air cannot shake mountains. The arrow can never touch the sky and the shooter repents afterwards. The falshood ultimately is false.

# .ਪਉੜੀ ੧੯ (ਕੂੜ ਅੰਤ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ)

ਸਚੁ ਸਚਾਵਾ ਮਾਣੂ ਹੈ ਕੂੜ ਕੂੜਾਵੀ ਮਣੀ ਮਨੂਰੀ। ਕੂੜੇ ਕੂੜੀ ਪਾਇ ਹੈ ਸਚੁ ਸਚਾਵੀ ਗੁਰਮਤਿ ਪੂਰੀ। ਕੂੜੇ ਕੂੜਾ ਜੋਰਿ ਹੈ ਸਚਿ ਸਤਾਣੀ ਗਰਬ ਗਰੂਰੀ। ਕੂੜ ਨ ਦਰਗਹ ਮੰਨੀਐ ਸਚੁ ਸੁਹਾਵਾ ਸਦਾ ਹਜ਼ੂਰੀ। ਸੁਕਰਾਨਾ ਹੈ ਸਚੁ ਘਰਿ ਕੂੜ ਕੁਫਰ ਘਰਿ ਨ ਸਾਬੂਰੀ। ਹਸਤਿ ਚਾਲ ਹੈ ਸਚ ਦੀ ਕੂੜਿ ਕੁਢੰਗੀ ਚਾਲ ਭੇਡੂਰੀ। ਮੂਲੀ ਪਾਨ ਡਿਕਾਰ ਜਿਉ ਮੁਲਿ ਨ ਤੁਲਿ ਲਸਣੂ ਕਸਤੂਰੀ। ਬੀਜੈ ਵਿਸੂਨ ਖਾਵੈ ਚੂਰੀ॥੧੯॥

#### Pauri 19 (Kūr ant pragat ho jāndā hai)

Sachu sachāvā māņu hai kūr kūrāvī maņī manūrī.
Kūre kūrī pāi hai sachu sachāvī gurmati pūrī.
Kūrai kūrā jori hai sachi satāņī garab garūrī.
Kūru na daragah mannīai sachu suhāvā sadā hajūrī.
Sukarānā hai sachu ghari kūru kuphar ghari na sābūrī.
Hasati chāl hai sach dī kūri kudhangī chāl bhedūrī.
Mūlī pān dikār jiu muli na tuli lasaņu kasatūrī.
Bījai visu na khāvai chūrī.

## Pauri 19 (The falsehood comes out ultimately)

The regards for truth are always genuine and falsehood is always identified as fake. Respect of the falsehood is also artificial but the wisdom of Guru given to truth is perfect one. The power of a lier is also counterfeit and even the pious ego of truth is deep and full of gravity. Falsehood is not recognised in the court of the Lord whereas truth always adorns His court. In the home of truth, there is always a sense of gratefulness but falsehood never feels contented. The gait of truth is like that of elephant whereas falsehood moves clumsily like sheep. The value of musk and garlic cannot be kept at par and same is the case of the eructation of radish and betel. He who sows poison cannot eat delicious meal made with crushed bread mixed with butter and sugar (chūrī).

## ਪਉੜੀ ੨੦ (ਕੂੜ ਦਾ ਅੰਤ ਬੜਾ ਬੁਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ)

ਸਚੁ ਸੁਭਾਉ ਮਜੀਠ ਦਾ ਸਹੈ ਅਵਟਣ ਰੰਗੁ ਚੜ੍ਹਾਏ।
ਸਣ ਜਿਉ ਕੂੜੁ ਸੁਭਾਉ ਹੈ ਖਲ ਕਢਾਇ ਵਟਾਇ ਬਨਾਏ।
ਚੰਨਣ ਪਰਉਪਕਾਰ ਕਰਿ ਅਫਲ ਸਫਲ ਵਿਚਿ ਵਾਸੁ ਵਸਾਏ।
ਵਡਾ ਵਿਕਾਰੀ ਵਾਂਸੁ ਹੈ ਹਉਮੈ ਜਲੈ ਗਵਾਂਢੁ ਜਲਾਏ।
ਜਾਣ ਅਮਿਓ ਰਸੁ ਕਾਲਕੂਟੁ ਖਾਪੈ ਮਰੈ ਮੁਏ ਜੀਵਾਏ।
ਦਰਗਹ ਸਚੁ ਕਬੂਲੁ ਹੈ ਕੂੜਹੁ ਦਰਗਹ ਮਿਲੈ ਸਜਾਏ।
ਜੋ ਬੀਜੈ ਸੋਈ ਫਲ ਖਾਏ ॥੨੦॥੩੦॥ ਤੀਹ ॥

#### Pauri 20 (Kūr dā ant barā burā hundā hai)

Sachu subhāu majīṭh dā sahai avaṭaṇ raṅgu chaṇhāe.
Saṇ jiu kūṇu subhāu hai khal kaḍhāi vaṭāi baṇāe.
Chanaṇ paraupakār kari aphal saphal vichi vāsu vasāe.
Vaḍā vikārī vāṅsu hai haumai jalai gavāṇḍhu jalāe.
Jān amio rasu kālakūṭu khādhai marai mue jīvāe.
Daragah sachu kabūlu hai kūṇahu daragah milai sajāe.
Jo bijai soī phalu khāe.

### Pauri 20 (The end of the falsehood is very bad)

The nature of truth is like madder which itself bears the heat of boiling but makes the dye fast. The nature of falsehood is like that of jute whose skin is peeled off and then twisting it, its ropes are prepared. Sandal being benevolent makes all the trees, be they with or without fruits, fragrant. Bamboo being full of evil, burns in its own ego and at the out break of fire, burns its other neighbourly trees also. The nectar makes the dead alive and deadly poison kills the living. Truth is accepted in the court of the Lord, but, the falshood is punished in the same court. One reaps what one sows.

# ੧ਓ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਗੁਣਾਂ-ਅਵਗੁਣਾਂ ਦੀ ਗਤੀ)

ਸਾਇਰ ਵਿਚਹੁ ਨਿਕਲੈ ਕਾਲਕੂਟ ਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵਾਣੀ। ਉਤ ਖਾਧੈ ਮਰਿ ਮੁਕੀਐ ਉਤੁ ਖਾਧੈ ਹੋਇ ਅਮਰੁ ਪਰਾਣੀ। ਵਿਸੁ ਵਸੈ ਮੁਹਿ ਸਪ ਦੈ ਗਰੜ ਦੁਗਾਰਿ ਅਮਿਅ ਰਸ ਜਾਣੀ। ਕਾਉ ਨ ਭਾਵੈ ਬੋਲਿਆ ਕੋਇਲ ਬੋਲੀ ਸਭਨਾਂ ਭਾਣੀ। ਬੁਰਬੋਲਾ ਨ ਸੁਖਾਵਈ ਮਿਠ ਬੋਲਾ ਜਗਿ ਮਿਤੁ ਵਿਡਾਣੀ। ਬੁਰਾ ਭਲਾ ਸੈਸਾਰ ਵਿਚਿ ਪਰਉਪਕਾਰ ਵਿਕਾਰ ਨਿਸਾਣੀ। ਗੁਣ ਅਵਗੁਣ ਗਤਿ ਆਖਿਵਖਾਣੀ॥੧॥

### 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Pauņī 1 (Guṇān avaguṇān dī gati)

Sāir vichahu nikalai kālakūţ tai amrit vāṇi.
Ut khādhai mari mukīai utu khādhai hoi amaru parāṇi.
Visu vasai muhi sap dai garar dugāri amia ras jāṇi.
Kāu na bhāvai boliā koil boli sabhanān bhāṇi.
Burabolā na sukhāvai mith bolā jagi mitu viḍāṇi.
Burā bhalā saisār vichi paraupakār vikār nisāṇi.
Guṇ avaguṇ gati ākhi vakhāṇi.

### One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Position of the merits and demerits)

Deadly poison and nectar both were churned out of the ocean. Taking poison, one, dies whereas taking the other, (nectar) man becomes immortal. Poison resides in the mouth of snake and the jewel eructed by the blue jay (the eater of snakes) is known to be life-giving nectar. Crowing of the crow is disliked but the sound of nightingale is loved by all. Evil speaker is not liked but the sweet tongued is praised all over the world. Evil and good persons live in the same world but they are distinguished by their qualities of benevolent and perverted actions. We have here exposed the position of merits and demerits.

## ਪਉੜੀ ੨ (ਖੋਜੀ ਅਤੇ ਵਾਦੀ)

ਸੁਝਹੁ ਸੁਝਨਿ ਤਿਨਿ ਲੋਅ ਅੰਨ੍ਹੇ ਘੁਘੂ ਸੁਝੁ ਨ ਸੁਝੈ। ਚਕਵੀ ਸੂਰਜ ਹੇਤੁ ਹੈ ਕੰਤੁ ਮਿਲੈ ਵਿਰਤੰਤੁ ਸੁ ਬੁਝੈ। ਰਾਤਿ ਅਨ੍ਹੇਰਾ ਪੰਖੀਆਂ ਚਕਵੀ ਚਿਤੁ ਅਨ੍ਹੇਰਿ ਨ ਰੁਝੈ। ਬਿੰਬ ਅੰਦਰਿ ਪ੍ਰਿਤਬਿੰਬੁ ਦੇਖਿ ਭਰਤਾ ਜਾਣਿ ਸੁਜਾਣਿ ਸਮੁਝੈ। ਦੇਖਿ ਪਛਾਵਾ ਪਵੇ ਖੂਹਿ ਡੁਬਿ ਮਰੈ ਸੀਹੁ ਲੋਇਨ ਲੁਝੈ। ਖੋਜੀ ਖੋਜੈ ਖੋਜੁ ਲੈ ਵਾਦੀ ਵਾਦੁ ਕਰੇ ਦੜ ਖੁਝੈ। ਗੋਰਸੁਗਾਈ ਹਸਤਿਨਿ ਦੁਝੈ॥੨॥

#### Paurī 2 (Khoji ate vādi)

Sujhahu sujhani tini loa annhe ghughū sujh na sujhai. Chakavi sūraj hetu hai kantu milai viratantu su bujhai. Rāti anherā paṅkhiāṅ chakavi chitu anheri na rujhai. Bimb andari pritbimbu dekhi bharatā jāṇi sujāṇi samujhai. Dekhi pachhāvā pave khūhi ḍubi marai sīhu loin lujhai. Khojī khojai khoju lai vādī vādu karendar khujhai. Gorasu gāth hasatini dujhai.

## Pauri 2 (Researcher and the disputant)

With sun's light all the three worlds are visible but the blind and the owl can not see the sun. The female ruddy sheldrake loves the sun, and meeting the beloved they tell and listen to the love story of each other. For all other birds the night is dark (and they sleep) but ruddy sheldrake's mind has no rest in that darkness (its mind is ever attued to sun). An intellegent woman recognises her husband even by seeing his shadow in water, but the foolish lion, seeing its own shadow in the well jumps in it and dies and then blames its own eyes. The researcher discovers the import of the above description but the disputant is led astray and expects to get cow-milk from a female elephant (which in fact is impossible).

ਪਉੜੀ ੩ (ਖੋਟੇ ਪੁਰਸ ਸੁਖਦਾਈ ਸਮਿਆਂ ਪੁਰ ਵੀ ਦੁਖੀ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ )
ਸਾਵਣ ਵਣ ਹਰੀਆਵਲੇ ਵੁਠੇ ਸੁਕੈ ਅਕੁ ਜਵਾਹਾ।
ਚੇਤਿ ਵਣਸਪਤਿ ਮਉਲੀਐ ਅਪਤ ਕਰੀਰ ਨ ਕਰੈ ਉਸਾਹਾ।
ਸੁਫਲ ਫਲੰਦੇ ਬਿਰਖ ਸਭ ਸਿੰਮਲੂ ਅਫਲੂ ਰਹੈ ਅਵਿਸਾਹਾ।
ਚੰਨਣ ਵਾਸੁ ਵਣਾਸਪਤਿ ਵਾਂਸ ਨਿਵਾਸਿ ਨ ਉਭੇ ਸਾਹਾ।
ਸੰਖੁ ਸਮੁੰਦਹੁ ਸਖਣਾ ਦੁਖਿਆਰਾ ਰੋਵੈ ਦੇ ਧਾਹਾ।
ਬਗੁਲ ਸਮਾਧੀ ਗੰਗ ਵਿਚਿ ਝੀਗੈ ਚੁਣਿ ਚੁਣਿ ਖਾਇ ਭਿਛਾਹਾ।
ਸਾਧ ਵਿਛੁੰਨੇ ਮਿਲਦਾ ਫਾਹਾ॥੩॥

## Paurī 3 (Khoţe puras sukhadāī samiān pur vī dukhī rahinde han)

Sāvan vaṇ hariāvale vuṭhe sukai aku javāhā.
Cheti vaṇasapati maulīai apat karīr na karai usāhā.
Suphal phalnde birakh sabh simmalu aphalu rahai avisāhā.
Channaṇ vāsu vaṇāsapati vāṅs nivāsi na ubhe sāhā.
Saṅkhu samundahu sakhaṇā dukhiārā rovai de dhāhā.
Bagul samadhī Gaṅg vich jhīgai chuṇi chuṇi khāi bhichhāhā.
Sāṭh vichhunne miladā phāhā.

### Pauri 3 (Wicked persons remain unhappy even in happiness)

In the month of  $S\bar{a}van$  forests go green but akk, a wild plant of sandy region, and  $jav\bar{a}h$ , the camel thorn, wither. In the month of Chaitr, the vegetation blooms but leafless  $kari\bar{r}$  (a wild caper) remains totally uninspired. All the trees become full of fruits but the silk cotton tree remains devoid of fruit. The whole vegetation is made fragrant by sandal wood but bamboo gets no impact of it and goes on sobbing and sighing. Even being in the ocean, the conch remains empty and cries bitterly when blown. The crane even looking to be meditating upon the banks of Ganges, like a beggar picks up the fish and eats them up. Separation from good company brings noose for the individual.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਭਲਾ ਤੇ ਬੁਰਾ)

ਆਪਿ ਭਲਾ ਸਭੁ ਜਗੁ ਭਲਾ ਭਲਾ ਭਲਾ ਸਭਨਾ ਕਰਿ ਦੇਖੈ। ਆਪਿ ਬੁਰਾ ਸਭੁ ਜਗੁ ਬੁਰਾ ਸਭ ਕੋ ਬੁਰਾ ਬੁਰੇ ਦੇ ਲੇਖੈ। ਕਿਸਨੁ ਸਹਾਈ ਪਾਂਡਵਾ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਕਰਤੂਤਿ ਵਿਸੇਖੈ। ਵੈਰ ਭਾਉ ਚਿਤਿ ਕੈਰਵਾਂ ਗਣਤੀ ਗਣਨਿ ਅੰਦਰਿ ਕਾਲੇਖੈ। ਭਲਾ ਬੁਰਾ ਪਰਵੰਨਿਆ ਭਾਲਣ ਗਏ ਨ ਦਿਸਟਿ ਸਰੇਖੈ। ਬੁਰਾ ਨ ਕੋਈ ਜੁਧਿਸਟਰੈ ਦੁਰਜੋਧਨ ਕੋ ਭਲਾ ਨ ਭੇਖੈ। ਕਰਵੈਹੋਇ ਸੁਟੋਟੀ ਰੇਖੈ॥॥।

#### Pauri 4 (Bhalā te burā)

Āpi bhalā sabhu jagu bhalā bhalā sabhanā kari dekhai. Āpi burā sabhu jagu burā sabh ko burā bure de lekhai. Kisanu sahāi pāṇḍavā bhāi bhagati karatūti visekhai. Vair bhāu chiti kairavān gaṇatī gaṇani andari kālekhai. Bhalā burā paravanniā bhālan gae na disaṭi sarekhai. Burā na koī Judhisaṭarai Durajodhan ko bhalā na bhekhai. Karavai hoi su ṭoṭī rekhai.

### Pauri 4 (Good and bad)

One's good mind finds everybody good in the world. A gentleman beholds everyone as gentle. If one is bad himself, for him the whole world is bad and all is bad on his account. Lord Kṛṣṇa helped Pāṇḍavs because they had in them profuse sense of devotion and morality. Kauravs had enmity in their heart and they always calculated the dark side of things. Two princes went out to find a good and a wicked person but their views were different. None was bad for Yudhiṣṭhar and Duryodhan did not find any good person. Whatever (sweet or bitter) is there in the pot is known when it comes out through the spout.

## ਪਉੜੀ ੫ (ਧਰਮ ਰਾਜ ਦੀ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਕਥਾ)

ਸੂਰਜੁ ਘਰਿ ਅਵਤਾਰੁ ਲੈ ਧਰਮ ਵੀਚਾਰਣਿ ਜਾਇ ਬਹਿਠਾ। ਮੂਰਤਿ ਇਕਾ ਨਾਉ ਦੁਇ ਧਰਮ ਰਾਇ ਜਮ ਦੇਖਿ ਸਰਿਠਾ। ਧਰਮੀ ਡਿਠਾ ਧਰਮ ਰਾਇ ਪਾਪੁ ਕਮਾਇ ਪਾਪੀ ਜਮ ਡਿਠਾ। ਪਾਪੀ ਨੋ ਪਛੜਾਇੰਦਾ ਧਰਮੀ ਨਾਲਿ ਬੁਲੇ ਦਾ ਮਿਠਾ। ਵੈਰੀ ਦੇਖਨਿ ਵੈਰ ਭਾਇ ਮਿਤ੍ਰ ਭਾਇ ਕਰਿ ਦੇਖਨਿ ਇਠਾ। ਨਰਕ ਸੁਰਗ ਵਿਚਿ ਪੁੰਨ ਪਾਪ ਵਰ ਸਰਾਪ ਜਾਣਨਿ ਅਭਰਿਠਾ। ਦਰਪਣਿ ਰੂਪ ਜਿਵੇਹੀ ਪਿਠਾ॥ਪ॥

#### Pauri 5 (Dharamarāj di prasidh kathā)

Sūraj ghari avatāru lai dharam vichāraņi jāi bahiṭhā.
Mūrati ikā nāu dui dharam rāi jam dekhi sariṭhā.
Dharamī diṭhā dharam rāi pāpu kamāi pāpī jam diṭhā.
Pāpī no pachhaṛāindā dharamī nāli bulendā miṭhā.
Vairī dekhani vair bhāi mitr bhāi kari dekhani iṭhā.
Narak surag vichi punn pāp var sarāp jāṇani abhariiṭhā.
Darapaṇi rūp jivehī piṭhā.

## Pauri 5 (Famous tale of Dharmarāj)

Born in the family of Sun, he (Dharmarāj) adorned the seat of the dispenser of justice. He is one but the creation knows him by two names-Dharmarāj and Yama. People see him pious and righteous in the form of Dharmarāj but the wicked sinner as Yama. He also thrashes the evil doer but speks sweetly to the religious person. Enemy sees him with enmity and the friendly people know him as loving one. Sin and merit, boon and curse, heaven and hell are known and realised according to one's own feelings (of love and enmity). Mirror reflects the shadow according to the object before it.

## ਪਉੜੀ ੬ (ਸ਼ੁੱਧ ਆਰਸੀ)

ਜਿਉ ਕਰਿ ਨਿਰਮਲ ਆਰਸੀ ਸਭਾ ਸੁਧ ਸਭ ਕੋਈ ਦੇਖੈ। ਗੋਰਾ ਗੋਰੋ ਦਿਸਦਾ ਕਾਲਾ ਕਾਲੋਂ ਵੰਨੂ ਵਿਸੇਖੈ। ਹਸਿ ਹਸਿ ਦੇਖੈ ਹਸਤ ਮੁਖ ਰੋਂਦਾ ਰੋਵਣਹਾਰੁ ਸੁਲੇਖੈ। ਲੇਪੂ ਨ ਲਗੈ ਆਰਸੀ ਛਿਅ ਦਰਸਨੂ ਦਿਸਨਿ ਬਹੁ ਭੇਖੈ। ਦੁਰਮਤਿ ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਹੈ ਵੈਰੂ ਵਿਰੋਧੂ ਕਰੋਧੂ ਕੁਲੇਖੈ। ਗੁਰਮਤਿ ਨਿਰਮਲੁ ਨਿਰਮਲਾ ਸਮਦਰਸੀ ਸਮਦਰਸ ਸਰੇਖੈ। ਭਲਾਬੁਰਾ ਹੋਇ ਰੂਪੂ ਨ ਰੇਖੈ॥੬॥

## Pauri 6 (Sudh ārasi)

Jiun karī niramal ārasi sabhā sudh sabh koī dekhai.
Gorā goro disadā kālā kālo vannu visekhai.
Hasi hasi dekhai hasat mukh rondā rovaņahāru sulekhai.
Lepu na lagai ārasī chhia darasanu disani bahu bhekhai.
Duramati dūjā bhāu hai vairu virodhu karodhu kulekhai.
Gurmati niramalu niramalā samadarasī samadars sarekhai.
Bhalā burā hoi rūpu na rekhai.

## Pauri 6 (Clean mirror)

In the clean mirror everybody sees his correct shape. Fair complexion is reflected fair and black one specifically black in it. A laughing person finds his face laughing and weeping one as weeping in it. The followers of six philosophies wearing different guises see in it, but the mirror remains detached to them all. Sense of duality is the evil intellect which is the another name of enmity, opposition and anger. Pious followers of the wisdom of Guru always remain pure and egalitarian. Otherwise, there is no other distinction of the good and the bad person.

## ਪਉੜੀ ੭ (ਗੁਰੂ ਪਾਹਰੂ)

ਇਕਤੁ ਸੂਰਜਿ ਆਥਵੈ ਰਾਤਿ ਅਨੇਰੀ ਚਮਕਨਿ ਤਾਰੇ। ਸਾਹ ਸਵਨਿ ਘਰਿ ਆਪਣੈ ਚੋਰ ਫਿਰਨਿ ਘਰਿ ਮੁਹਣੈਹਾਰੇ। ਜਾਗਨਿ ਵਿਰਲੇ ਪਾਹਰੂ ਰੂਆਇਨਿ ਹੁਸੀਆਰ ਬਿਦਾਰੇ। ਜਾਗਿ ਜਗਾਇਨਿ ਸੁਤਿਆਂ ਸਾਹ ਫੜੰਦੇ ਚੋਰ ਚਗਾਰੇ। ਜਾਗਦਿਆਂ ਘਰੁ ਰਖਿਆ ਸਤੇ ਘਰ ਮੁਸਨਿ ਵੇਚਾਰੇ। ਸਾਹ ਆਏ ਘਰਿ ਆਪਣੈ ਚੋਰ ਜਾਰਿ ਲੈ ਗਰਦਨਿ ਮਾਰੇ। ਭਲੇ ਬੁਰੇ ਵਰਤਨਿ ਸੈਸਾਰੇ॥੭॥

#### Pauri 7 (Gurū pāharū)

Ikatu sūraji āthavai rāti anerī chamakani tāre.
Sāh savani ghari āpaṇai chor phirani ghari muhaṇaihāre.
Jāgan virale pāharū rūāini husiār bidāre.
Jāgi jagāini sutiān sāh phaṇande chor chagāre.
Jāgadiān gharu rakhiā sute ghar musani vehchare:
Sāh āe ghari āpaṇai chor jāri lai garadani māre.
Bhale bure varatani saisāre.

### Pauri 7 (Guru, the caretaker guard)

Once the son sets in the evening stars twinkle in the dark night. Rich people sleep in their homes but the thieves move around to commit thefts. A few guards remain awake and go on shouting to alert others. Those awakened watchmen make sleeping people awake and this way they catch hold of thiefs and vagabonds. Those who remain awake protect their homes but the house is looted of those who go on sleeping. The rich men handing over the thieves (to the authorities), happily return home but caught from their necks the thieves are beaten hollow. The evil and the meritorious both are active in this world.

## ਪਉੜੀ ੮ (ਸੰਗ ਸੁਭਾਉ)

ਮਉਲੇ ਅੰਬ ਬਸੰਤ ਰੁਤਿ ਅਉੜੀ ਅਕੁ ਸੁ ਫੁਲੀ ਭਰਿਆ। ਅੰਬਿ ਨ ਲਗੈ ਖਖੜੀ ਅਕਿ ਨ ਲਗੈ ਅੰਬੁ ਅਫਰਿਆ। ਕਾਲੀ ਕੋਇਲ ਅੰਬ ਵਣਿ ਅਕਿਤਿਡੁ ਚਿਤੁ ਮਿਤਾਲਾ ਹਰਿਆ। ਮਨ ਪੰਖੇਰੂ ਬਿਰਖ ਭੇਦੁ ਸੰਗ ਸੁਭਾਉ ਸੋਈ ਫਲੁ ਧਰਿਆ। ਗੁਰਮਤਿ ਡਰਦਾ ਸਾਧਸੰਗਿ ਦੁਰਮਤਿ ਸੰਗਿ ਅਸਾਧ ਨ ਡਰਿਆ। ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਭੀ ਆਖੀਐ ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਣਿ ਪਤਿਤ ਉਧਰਿਆ। ਜੋ ਤਿਸੁ ਭਾਣਾ ਸੋਈ ਤਰਿਆ॥੮॥

#### Pauri 8 (Sang subhāu)

Maule amb basant ruti auri aku su phuli bhariā.
Ambi na lagai khakharī aki na lagai ambu aphariā.
Kālī koil amb vaņi akitidu chitu mitālā hariā.
Man pankherū birakh bhedu sang subhāu soi phalu dhariā.
Gurmati daradā sādh sangi durmati sang asādh na dariā.
Bhagati vachhalu bhī ākhīai patit udhāraņi patit udhariā.
Jo tisu bhānā soi tariā.

### Pauri 8 (Nature of the company)

In spring season, the mangoes blossom and akk the bitter wild plant of sandy region also becomes full of flowers. The pod of akk cannot produce mango and fruitless akk cannot grow on mango tree. Nightingale sitting on mango tree is black and the grosshopper of akk is speckled one or green. Mind is a bird and due to difference of the results of different company, it gets the fruit of the tree it chooses to sit upon. Mind is scared of holy congregation and the wisdom of the Guru but is not afraid of evil company and evil intellect i.e. it does not want to go in good company and takes interest in the evil company. God is said to be loving towards saints and liberator of the fallen ones. He has salvaged many fallen pepole and only he gets across who is accepted by Him.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਪੂਤਨਾ)

ਜੇ ਕਰਿ ਉਧਰੀ ਪੂਤਨਾ ਵਿਹੁ ਪੀਆਲਣੂ ਕੰਮੁ ਨ ਚੰਗਾ। ਗਨਿਕਾ ਉਧਰੀ ਆਖੀਐ ਪਰ ਘਰਿ ਜਾਇ ਨ ਲਈਐ ਪੰਗਾ। ਬਾਲਮੀਕੁ ਨਿਸਤਾਰਿਆ ਮਾਰੈ ਵਾਟ ਨ ਹੋਇ ਨਿਸੰਗਾ। ਫੰਧਕਿ ਉਧਰੈ ਆਖੀਅਨਿ ਫਾਹੀ ਪਾਇ ਨ ਫੜੀਐ ਟੰਗਾ। ਜੇ ਕਾਸਾਈ ਉਧਰਿਆ ਜੀਆ ਘਾਇ ਨ ਖਾਈਐ ਭੰਗਾ। ਪਾਰਿ ਉਤਾਰੈ ਬੋਹਿਥਾ ਸੁਇਨਾ ਲੋਹੁ ਨਾਹੀ ਇਕ ਰੰਗਾ। ਇਤੁਭਰਵਾਸੈ ਰਹਣੂ ਕੁਢੰਗਾ॥੯॥

#### Pauri 9 (Pūtanā)

Je kari udhari Pūtanā vihu piālaņu kammu na changā. Ganikā udhari ākhiai par ghar jāi na laiai pangā. Bālamiku nisatāriā mārai vāt na hoi nisangā. Phandhaki udharai ākhiani phāhi pāi na phariāi ṭangā. Je kāsāi udhariā jiā ghāi na khāiai bhangā. Pāri utārai bohithā suinā lohu nāhi ik rangā. Itu bharavāsai rahaņu kudhangā.

### Pauri 9 (Pūtanā)

If even  $P\bar{u}tan\bar{a}$  (female demon) got liberated that does not mean that poisoning some one is a good act.  $Ganik\bar{a}$  (a prostitute) was liberated but one should not enter other's house and invite trouble. Since  $V\bar{a}lmiki$  got blest, one should not adopt the way of highway robbery. One bird catcher is also said to be liberated, but we should not catch hold of the leg of others by using snares. If Sadhanā, the butcher got across (the world ocean), we should not put ourselves to harm by killing others. Ship takes across both iron and gold but still their forms and colours are not the same. In fact, living on such hopes is a bad life style.

## ਪਉੜੀ ੧੦ (ਪਾਪ ਦੀ ਰੀਸ ਬੂਰੀ ਹੈ)

ਪੈ ਖਾਜੂਰੀ ਜੀਵੀਐ ਚੜ੍ਹਿ ਖਾਜੂਰੀ ਝੜਉ ਨ ਕੋਈ। ਉਝੜਿ ਪਇਆ ਨ ਮਾਰੀਐ ਉਝੜ ਰਾਹੁ ਨ ਚੰਗਾ ਹੋਈ। ਜੇ ਸਪ ਖਾਧਾ ਉਥਰੇ ਸਪੁ ਨ ਫੜੀਐ ਅੰਤਿ ਵਿਗੋਈ। ਵਹਣਿ ਵਹੁੰਦਾ ਨਿਕਲੈ ਵਿਣੂ ਤੁਲਹੇ ਡੁਬਿ ਮਰੈ ਭਲੋਈ। ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਣੁ ਆਖੀਐ ਵਿਰਤੀਹਾਣੁ ਜਾਣੁ ਜਾਣੋਈ। ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਗੁਰਮਤਿ ਹੈ ਦੁਰਮਤਿ ਦਰਗਹ ਲਹੈ ਨ ਢੋਈ। ਅੰਤਿ ਕਮਾਣਾ ਹੋਇ ਸਥੋਈ॥੧੦॥

#### Pauri 10 (Pāp di ris buri hai)

Pai khājūrī jiviāi chaṛhi khājūrī jhaṛau na koi.
Ujhaṛi paiā na māriāi ujhaṛ rāhu na chaṅga hoi.
Je sap khādhā ubare sapu na phaṛiai ant vigoi.
Vahaṇi vahandā nikalai viņu tulahe ḍub marai bhaloi.
Patit udhāraṇu ākhiai viratī hāṇu jāṇu jāṇoi.
Bhāu bhagati gurmati hai durmati daragah lahai na ḍhoi.
Anti kamāṇā hoi sathoi.

## Pauri 10 (It is always bad to imitate evil)

Surviving the fall from the palm tree does not mean that one should climb the tree to fall from it. Even if one is not killed in desolete places and ways, moving on deserted places is not safe. One may survive even when bitten by a sanke even then catching the sanke will be harmful ultimately. Getting washed away by the current of river if someone comes out of it alone, even then in entering the river without a raft there is more possibility of drowning. People of all inclinations know very well that God is liberator of the fallen ones. Precept of the Guru (Gurmat) is the loving devotion and the people having evil intellect do not get shelter in the court of the Lord. The deeds done in life are the only companions in the end.

ਪਉੜੀ ੧੧ (ਗੁਰਮੁਖ ਮਨਮੁਖ ਦਾ ਫ਼ਰਕ ਗੁਣਾਂ ਕਰ ਕੇ)
ਥੋਮ ਕਥੂਰੀ ਵਾਸੁ ਜਿਉਂ ਕੰਚਨੁ ਲੋਹੁ ਨਹੀਂ ਇਕ ਵੰਨਾ।
ਫਟਕ ਨ ਹੀਰੇ ਤੁਲਿ ਹੈ ਸਮਸਰਿ ਨੜੀ ਨ ਵੜੀਐ ਗੰਨਾ।
ਤੁਲਿ ਨ ਰਤਨਾ ਰਤਕਾਂ ਮੁਲਿ ਨ ਕਚੁ ਵਿਕਾਵੈ ਪੰਨਾ।
ਦਰਮਤਿ ਘੁੰਮਣ ਵਾਣੀਐ ਗੁਰਮਤਿ ਸੁਕ੍ਰਿਤੁ ਬੋਹਿਥੁ ਬੰਨਾ।
ਨਿੰਦਾ ਹੋਵੈ ਬੁਰੇ ਦੀ ਜੈ ਜੈ ਕਾਰ ਭਲੇ ਧੰਨੁ ਧੰਨਾ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਰਗਟੁ ਜਾਣੀਐ ਮਨਮੁਖ ਸਚੁ ਰਹੈ ਪਰਛੰਨਾ।
ਕੰਮਿਨ ਆਵੈ ਭਾਂਡਾ ਭੰਨਾ॥੧੧॥

### Pauri 11 (Gurmukh manmukh dā pharak gunān karake)

Thom kathūrī vās jiun kañchanu lohu nahīn ik vannā.
Phaṭak na hīre tuli hai samasari naṛī na vaṛīai gannā.
Tuli na ratanā ratakān muli na kachu vikāvai pannā.
Durmati ghummaṇ vāṇīai gurmati sukritu bohithu bannā.
Nindā hovai bure dī jai jai kār bhale dhannu dhannā.
Gurmukhi paragaṭu jāṇīai manmukh sachu rahai parachhannā.
Kammi na āvai bhāndā bhannā.

### Pauri 11 (Different qualities of Gurmukh and Manmukh)

As the smell of the garlic and musk is different, the gold and iron are also not the same. Glass crystal is not equal to diamond and likewise, the sugarcane and a hollow reed are not the same. Red and black seed (ratti) is not equal to jewel and glass cannot sell at the price of emerald. Evil intellect is a whirlpool but the wisdom of Guru (gurmat) is the ship of good deeds that takes across. Evil person is always condemned and the good person is applauded by all. Through the gurmukhs, the truth becomes manifest and thus is known by one and all, but in the manmukhs, the same truth is pressed and concealed. Like a broken pot, it is of no use.

## ਪਉੜੀ ੧੨ (ਕਰਨੀ ਕਰ ਕੇ ਜਸ ਤੇ ਅਪ-ਜ਼ਸ)

ਇਕ ਵੇਚਨਿ ਹਥੀਆਰ ਘੜਿ ਇਕ ਸਵਾਰਨਿ ਸਿਲਾ ਸੰਜੋਆ। ਰਣਵਿਚਿ ਘਾਉ ਬਚਾਉ ਕਰਿ ਦੁਇ ਦਲ ਨਿਤਿ ਉਠਿ ਕਰਦੇ ਢੋਆ। ਘਾਇਲੁ ਹੋਇ ਨੰਗਾਸਣਾ ਬਖਤਰ ਵਾਲਾ ਨਵਾਂ ਨਿਰੋਆ। ਕਰਨਿ ਗੁਮਾਨੁ ਕਮਾਨਗਰ ਖਾਨਜਰਾਦੀ ਬਹੁਤੁ ਬਖੋਆ। ਜਗ ਵਿਚਿ ਸਾਧ ਅਸਾਧ ਸੰਗੁ ਸੰਗ ਸੁਭਾਇ ਜਾਇ ਫਲੁ ਭੋਆ। ਕਰਮ ਸੁ ਧਰਮ ਅਧਰਮ ਕਰਿ ਸੁਖ ਦੁਖ ਅੰਦਰਿ ਆਇ ਪਰੋਆ। ਭਲੇ ਬੁਰੇ ਜਸੂ ਅਪਜਸੂ ਹੋਆ॥੧੨॥

### Pauri 12 (Karani karake jas te ap-jas)

Ik vechani hathiār ghaṇi ik savārani silā sañjoā.
Raṇ vichi ghāu bachāu kari dui dal niti uṭhi karade ḍhoā.
Ghāilu hoi naṅgāsaṇā bakhatar vālā navāṅ niroā.
Karani gumānu kamānagar khānajarādī bahutu bakhoā.
Jag vichi sādh asādh saṅgu saṅg subhāi jāi phalu bhoā.
Karam su dharam adharam kari sukh dukh andari āi paroā.
Bhale bure jasu apajasu hoā.

## Pauri 12 (Fame and disrepute according to the actions)

Many a man prepare arms and sell them out and many cleanse armours. In the batle the arms inflict wounds and armours protect as the warriors of both the armies clash time and again. Those uncovered are wounded but those who have worn the armour remain well and intact. Bow makers also feel proud of their special bows. Two types of associations, one of the sadhus and the other of the wicked ones are there in this world and meeting them different results are produced. That is why, the individual because of his good and bad conduct remains absorbed in his pleasures or sufferings. The good and bad receive fame and infamy respectively.

## ਪਉੜੀ ੧੩ (ਕਰਨੀ ਕਰ ਕੇ ਜਸ ਤੇ ਅਪ-ਜਸ)

ਸਤੁ ਸੰਤੋਖੁ ਦਇਆ ਧਰਮੁ ਅਰਥ ਸੁਗਰਥੁ ਸਾਧਸੰਗਿ ਆਵੈ। ਕਾਮੁ ਕਰੋਧੁ ਅਸਾਧ ਸੰਗਿ ਲੋਭਿ ਮੋਹੁ ਅਹੰਕਾਰ ਮਚਾਵੈ। ਦੁਕ੍ਰਿਤੁ ਸੁਕ੍ਰਿਤੁ ਕਰਮ ਕਰਿ ਬੁਰਾ ਭਲਾ ਹੁਇ ਨਾਉਂ ਧਰਾਵੈ। ਗੋਰਸੁ ਗਾਈ ਖਾਇ ਖੜੁ ਇਕੁ ਇਕੁ ਜਣਦੀ ਵਗੁ ਵਧਾਵੈ। ਦੁਧਿ ਪੀਤੈ ਵਿਹੁ ਦੇਇ ਸਪ ਜਣਿ ਜਣਿ ਬਹਲੇ ਬਚੇ ਖਾਵੈ। ਸੰਗ ਸੁਭਾਉ ਅਸਾਧ ਸਾਧੁ ਪਾਪੁ ਪੁੰਨੁ ਦੁਖੁ ਸੁਖੁ ਫਲੁ ਪਾਵੈ। ਪਰਉਪਕਾਰ ਵਿਕਾਰੁ ਕਮਾਵੈ॥੧੩॥

#### Pauri 13 (Karani karake jas te ap-jas)

Satu santokhu daiā dharamu arath sugarathu sādh sangi āvai. Kāmu karodhu asādh sangi lobhi mohu ahankār machāvai. Dukritu sukritu karam kari burā bhala hui nāun dharāvai. Gorasu gāin khāi kharu iku iku jaṇadi vagu vadhāvai. Dudhi pitai visu dei sap jaṇi jaṇi bahale bache khāvai. Sang subhāu asādh sādhu pāpu punnu dukhu sukhu phalu pāvai. Paraupakār vikār kamāvai.

### Pauri 13 (Fame and disrepute according to the actions)

Truth, contentment, compassion, dharma, wealth, and other best things are attained in the holy congregation. Association with the wicked increases lust, anger, greed, infatuation and ego. A good or a bad name is earned on account of good or bad deeds respectively. Eating grass and oilcakes, the cow gives milk and giving birth to calves increases the herd. Drinking milk, the snake vomits poison and eats up its own progeny. The association with the sadhus and wickeds variously produces sin and meirit, sorrows and pleasures. The  $j\bar{i}v$ , inculcates benevolence or evil propensities.

## ਪਉੜੀ ੧੪ (ਭਲਾ-ਬੁਰਾ)

ਚੰਨਣੁ ਬਿਰਖੁ ਸੁਬਾਸੁ ਦੇ ਚੰਨਣੁ ਕਰਦਾ ਬਿਰਖ ਸਬਾਏ। ਖਹਦੇ ਵਾਸਹੁ ਅਗਿ ਧੁਖਿ ਆਪਿ ਜਲੈ ਪਰਵਾਰੁ ਜਲਾਏ। ਮੁਲਹ ਜਿਵੇਂ ਪੰਖੇਰੂਆ ਫਾਸੈ ਆਪਿ ਕੁਟੰਬ ਫਹਾਏ। ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਹੁਇ ਪਰਬਤਹੁ ਪਾਰਸੁ ਕਰਿ ਕੰਚਨੁ ਦਿਖਲਾਏ। ਗਣਿਕਾ ਵਾੜੈ ਜਾਇ ਕੈ ਹੋਵਨਿ ਰੋਗੀ ਪਾਪ ਕਮਾਏ। ਦੁਖੀਏ ਆਵਨਿ ਵੈਦ ਘਰ ਦਾਰੂ ਦੇ ਦੇ ਰੋਗੁ ਮਿਟਾਏ। ਭਲਾ ਬੁਰਾ ਦੁਇ ਸੰਗ ਸੁਭਾਏ॥੧੪॥

#### Pauri 14 (Bhalā burā)

Channaņu birakhu subāsu de channaņu karadā birakh sabāe. Khahade vānsahu agi dhukhi āpi jalai paravāru jalāe. Mulah jivai pankherūā phāsai āpi kuṭambi phahāe. Asaṭ dhātu hui parabatahu pāras kari kanchanu dikhalāe. Gaṇikā vārai jāi kai hovani rogī pāp kamāe Dukhīe āvani vaid ghar dārū de de rogu miṭāe Bhalā burā dui sang subhāe.

#### Pauri 14 (Good and bad one)

Giving fragrance to all trees, the sandalwood tree makes them fragrant. By the friction of the bamboos (on the other hand) the bamboo itself gets burnt and burns the whole family (of bamboos). Twithering quail not only gets caught but also makes the whole family ensnared. The eight metals found in the mountains are converted into gold by the philosopher's stone. The people going to the prostitutes earn sins besides contagious diseases. The sufferers from a disease come to the physician and he giving medicine cures them. Because of the nature of the company kept, one becomes good or bad.

## ਪਉੜੀ ੧੫ (ਭਲਾ-ਬੁਰਾ)

ਭਲਾ ਸੁਭਾਉ ਮਜੀਠ ਦਾ ਸਹੈ ਅਵਟਣੁ ਰੰਗੁ ਚੜ੍ਹਾਏ। ਗੰਨਾ ਕੋਲੂ ਪੀੜੀਐ ਟਟਰਿ ਪਇਆ ਮਿਠਾਸੁ ਵਧਾਏ। ਤੁੰਮੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਸਿੰਜੀਐ ਕਉੜਤਣ ਦੀ ਬਾਣਿ ਨ ਜਾਏ। ਅਵਗੁਣ ਕੀਤੇ ਗੁਣ ਕਰੈ ਭਲਾ ਨ ਅਵਗੁਣੁ ਚਿਤਿ ਵਸਾਏ। ਗੁਣੁ ਕੀਤੇ ਅਉਗੁਣੁ ਕਰੈ ਬੁਰਾ ਨ ਮੰਨ ਅੰਦਰਿ ਗੁਣ ਪਾਏ। ਜੋ ਬੀਜੈ ਸੋਈ ਫਲੂ ਖਾਏ॥੧੫॥

#### Pauri 15 (Bhalā burā)

Bhalā subhāu majīth dā sahai avaṭanu raṅgu chaṛhāe. Gannā kolū piṛiai ṭaṭari paiā miṭhāsu vadhāe. Tumme amritu siñjiai kauṛatan di bāṇi na jāe. Avaguṇ kite guṇ karai bhalā na avagaṇu chiti vasāe. Guṇu kite auguṇu karai burā na mann andari guṇ pāe. Jo bijai soi phalu khāe.

#### Pauri 15 (Good and bad)

The nature of madder is gentle; it bears the heat but dyes others in fast colour. Sugarcane is first crushed in crusher and then put on fire in a cauldron where it further increases its sweetness when baking soda is put into it. Colocynth even if irrigated with nectar, does not shed its bitterness. A noble person does not adopt demerits in his heart and does good to the evil doer. But the evil doer does not adopt virutues in his heart, and does evil to the benevolent. One reaps what one sows.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਭਲੇ-ਬੂਰੇ ਦੀ ਸੁਭਾਵਿਕ ਨੇਕੀ-ਬਦੀ)

ਪਾਣੀ ਪਥਰੁ ਲੀਕ ਜਿਉਂ ਭਲਾ ਬੁਰਾ ਪਰਕਿਰਤਿ ਸੁਭਾਏ। ਵੈਰ ਨ ਟਿਕਦਾ ਭਲੇ ਚਿਤਿ ਹੇਤੁ ਨ ਟਿਕੈ ਬੁਰੈ ਮਨਿ ਆਏ। ਭਲਾ ਨ ਹੇਤੁ ਵਿਸਾਰਦਾ ਬੁਰਾ ਨ ਵੈਰੁ ਮਨਹੁ ਵਿਸਰਾਏ। ਆਸ ਨ ਪੁਜੈ ਦੂਹਾਂ ਦੀ ਦੂਰਮਤਿ ਗੁਰਮਤਿ ਅੰਤਿ ਲਖਾਏ। ਭਲਿਅਹੁ ਬੁਰਾ ਨ ਹੋਵਈ ਬੁਰਿਅਹੁ ਭਲਾ ਨ ਭਲਾ ਮਨਾਏ। ਵਿਰਤੀਹਾਣੁ ਵਖਾਣਿਆ ਸਈ ਸਿਆਣੀ ਸਿਖ ਸੁਣਾਏ। ਪਰਉਪਕਾਰ ਵਿਕਾਰੁ ਕਮਾਏ॥੧੬॥

#### Pauri 16 (Bhale bure di subhāvik nekī badi)

Pāṇī patharu līk jiun bhalā burā parakirati subhāe.
Vair na tikadā bhale chiti hetu na tikai burai mani āe.
Bhalā na hetu visāradā burā na vairu manahu visarāe.
Ās na pujai duhān dī durmati gurmati anti lakhāe.
Bhaliahu burā na hovaī buriahu bhalā na bhalā manāe.
Viratīhāņu vakhāṇiā saī siāṇī sikh suṇāe.
Paraupakāru vikāru kamāe.

### Pauri 16 (Natural evil or goodness of the bad and the noble)

As is the case with water and stone, things are good or bad according to their nature. A noble heart carries no enmity, and love does not abide in an evil heart. The noble one never forgets good done to him whereas the evil doer does not forget enmity. Both find in the end their desires unfulfilled because the evil still wants to commit evil and the noble wants to go on spreading benevolence. The noble cannot commit evil but the noble should not expect nobility in an evil person. This is the essence of the wisdom of hundreds of people and accordingly I have explained the thoughts in vogue around. Benevolence may (at times) be repaid in the form of evil.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਭਲੇ-ਬੂਰੇ ਦੀ ਕਹਾਣੀ)

ਵਿਰਤੀਹਾਣੁ ਵਖਾਣਿਆ ਭਲੇ ਬੁਰੇ ਦੀ ਸੁਣੀ ਕਹਾਣੀ। ਭਲਾ ਬੁਰਾ ਦੁਇ ਚਲੇ ਰਾਹਿ ਉਸ ਥੈ ਤੋਸਾ ਉਸ ਥੈ ਪਾਣੀ। ਤੋਸਾ ਅਗੈ ਰਖਿਆ ਭਲੇ ਭਲਾਈ ਅੰਦਰਿ ਆਣੀ। ਬੁਰਾ ਬੁਰਾਈ ਕਰਿ ਗਇਆ ਹਥੀਂ ਕਢਿ ਨ ਦਿਤੋ ਪਾਣੀ। ਭਲਾ ਭਲਾਈਅਹੁ ਸਿਝਿਆ ਬੁਰੇ ਬੁਰਾਈਅਹੁ ਵੈਣਿ ਵਿਹਾਣੀ। ਸਚਾ ਸਾਹਿਬੁ ਨਿਆਉ ਸਚੁ ਜੀਆਂ ਦਾ ਜਾਣੋਈ ਜਾਣੀ। ਕੁਦਰਤਿ ਕਾਦਰ ਨੋ ਕੁਰਬਾਣੀ॥੧੭॥

### Pauri 17 (Bhale bure di kahāṇi)

Viratihāņu vakhāņiā bhale bure di suņi kahāņi. Bhalā burā dui chale rāhi us thai tosā us thai pāņi. Tosā agai rakhiā bhale bhalāi andari āņi. Burā burāi kari gaiā hathin kaḍhi na dito pāṇi. Bhalā bhalāiahun sijhiā bure burāihun vain vihāṇi. Sachā sāhibu niāu sachu jiān dā jāṇoi jāṇi. Kudarati kādar no kurabāṇi.

### Pauri 17 (The tale of the noble and bad one)

On the basis of the stories listened to, I have described the present state of affairs. A bad and a noble man went on a journey. The noble one had bread and the evil had water with him. Being noble-natured, the good person laid out bread to eat. The evil minded performed his wickedness (and ate up his bread) but did not offer water to him. The noble got the fruit of his nobility (and got liberated) but the evil person had to spend this night of life, weeping and wailing. That omnicient Lord is true and His justice is also true. I am sacrifice unto the creator and His creation (because different are the natures of the two children of the same Lord).

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਰਾਮ ਅਤੇ ਰਾਵਣ)

ਭਲਾ ਬੁਰਾ ਸੈਸਾਰ ਵਿਚਿ ਜੋ ਆਇਆ ਤਿਸੁ ਸਰਪਰ ਮਰਣਾ। ਰਾਵਣ ਤੈ ਰਾਮਚੰਦ ਵਾਂਗਿ ਮਹਾਂ ਬਲੀ ਲੜਿ ਕਾਰਣੁ ਕਰਣਾ। ਜਰੁ ਜਰਵਾਣਾ ਵੀਸ ਕਰਿ ਅੰਤਿ ਅਧਰਮ ਰਾਵਣਿ ਮਨ ਧਰਣਾ। ਰਾਮਚੰਦੁ ਨਿਰਮਲੁ ਪੁਰਖੁ ਧਰਮਹੁ ਸਾਇਰ ਪਥਰ ਤਰਣਾ। ਬੁਰਿਆਈਅਹੁ ਰਾਵਣੁ ਗਇਆ ਕਾਲਾ ਟਿਕਾ ਪਰ ਤ੍ਰਿਅ ਹਰਣਾ। ਰਾਮਾਇਣੁ ਜੁਗਿ ਜੁਗਿ ਅਟਲੁ ਸੇ ਉਧਰੇ ਜੋ ਆਏ ਸਰਣਾ। ਜਸ ਅਪਜਸ ਵਿਚਿ ਨਿਡਰ ਡਰਣਾ॥੧੮॥

### Pauri 18 (Rām ate Rāvaņ)

Bhalā burā saisār vichi jo āiā tisu sarapar maraṇā.
Rāvaṇ tai Rām chand vāngi mahānbalī laṇi kāraṇu karaṇā.
Jaru jaravāṇā vasi kari anti adharam Rāvaṇi man dharaṇā.
Rām chandu niramalu purakhu dharamahu sāir pathar taraṇā.
Buriāiahun Rāvaṇ gaiā kālā ṭikā par tria haraṇā.
Rāmāiṇu jugi jugi aṭalu se udhare jo āe saraṇā.
Jas apajas vichi niḍar ḍaraṇā.

### Pauri 18 (Rām and Rāvan).

The evil and noble exist in this world and whosoever came here, has to die one day. The brave persons like Rāvaṇ and Rām also became the cause and doers of wars. Controlling the mighty age, i.e. conquering the time, Rāvaṇ adopted evil in his heart (and stole Sītā). Rām was a spotless person and due to his sense of dharma (responsibility), even the stones floated in ocean. On account of wickedness Rāvaṇ went away (was killed) with the stigma of stealing another's wife. Rāmāyaṇ (the story of Rām) is ever firm (in the mind of people) and whosoever seeks shelter (in it) goes across (the world ocean). Dharma-abiding people earn glory in the world and those who undertake evil adventures get infamy.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਰਾਵਣ ਦੀ ਜਗਤ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਕਥਾ)

ਸੋਇਨ ਲੰਕਾ ਵਡਾ ਗੜ੍ਹ ਖਾਰ ਸਮੁੰਦ ਜਿਵੇਹੀ ਖਾਈ। ਲਖ ਪੁਤੁ ਪੋਤੇ ਸਵਾ ਲਖ ਕੁੰਭਰਕਣੁ ਮਹਿਰਾਵਣੁ ਭਾਈ। ਪਵਣੁ ਬੁਹਾਰੀ ਦੇਇ ਨਿਤਿ ਇੰਦ੍ਰ ਭਰੈ ਪਾਣੀ ਵਰ੍ਹਿਆਈ। ਬੈਸੰਤਰੁ ਰਾਸੋਈਆ ਸੂਰਜੁ ਚੰਦੁ ਚਰਾਗ ਦੀਪਾਈ। ਬਹੁ ਖੂਹਣਿ ਚਤੁਰੰਗ ਦਲ ਦੇਸ ਨ ਵੇਸ ਨ ਕੀਮਤਿ ਪਾਈ। ਮਹਾਦੇਵ ਦੀ ਸੇਵ ਕਰਿ ਦੇਵ ਦਾਨਵ ਰਹੰਦੇ ਸਰਣਾਈ। ਅਪਜਸ ਲੈ ਦਰਮਤਿ ਬਰਿਆਈ॥੧੯॥

### Pauri 19 (Rāvaņ dī jagat prasidh kathā)

Soin Lankā vaḍā garu khār samund jivehī khāi.
Lakh putu pote savā lakhu Kumbhakaraņu Mahirāvaņu bhāi.
Pavaņu buhārī dei nit Indr bharai pāṇī varhiāi.
Baisantaru rāsoiā sūraju chandu charāg dīpāi.
Bahu khūhaṇi chaturang dal des na ves na kīmati pāī.
Mahādev dī sev kari dev dānav rahande saraṇāī.
Apajasu lai durmati buriāī.

### Pauri 19 (Famous tale of Rām and Rāvaņ)

Golden Lankā was a grand fort and the ocean around it was like a vast moat. Rāvan had one lac sons, one and a quarter lac grand sons and brothers like Kumbhkaran and Mahirāvan. Air would broom his palaces whereas Indr through rains carried water for him. Fire was his cook and the sun and the moon his lamp burners. His huge army of horses, elephants, chariots and infantry comprising many khūhanīs (akṣauhanīs, one akṣauhanī is known as a mixed force of 21870 elephants, 21870 chariots, 65610 horse and 109350 foot soldiers) was such whose power and grandeur cannot be evaluated. He (Rāvan) had served Mahādev (Śiva) and due to this all the gods and demons were under his shelter. But evil intellect and actions earned him inîamy.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਸ੍ਰੀ ਰਾਮ ਚੰਦ ਦੀ ਲੋਕ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਕਥਾ)

ਰਾਮਚੰਦੁ ਕਾਰਣ ਕਿਰਣ ਕਾਰਣ ਵਿਸ ਹੈਆ ਦੇਹਿਧਾਰੀ। ਮੰਨਿ ਮਤੇਈ ਆਗਿਆ ਲੈ ਵਣਵਾਸੁ ਵਡਾਈ ਚਾਰੀ। ਪਰਸਰਾਮੁ ਦਾ ਬਲੁ ਹਰੈ ਦੀਨ ਦਇਆਲੁ ਗਰਬ ਪਰਹਾਰੀ। ਸੀਤਾ ਲਖਮਣ ਸੇਵ ਕਰਿ ਜਤੀ ਸਤੀ ਸੇਵਾ ਹਿਤਕਾਰੀ। ਰਾਮਾਇਣੁ ਵਰਤਾਇਆ ਰਾਮ ਰਾਜ਼ ਕਰਿ ਸ੍ਰਿਸਟਿ ਉਧਾਰੀ। ਮਰਣੁ ਮੁਣਸਾ ਸਚੁ ਹੈ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਪੈਜ ਸਵਾਰੀ। ਭਲਿਆਈ ਸਤਿਗੁਰ ਮਤਿ ਸਾਰੀ॥੨੦॥੩੧॥ਇਕਤੀਹ॥

### Pauri 20 (Sri Rām Chand di lok prasidh kathā)

Rām chandu kāraņ karan kāraņ vasi hoā dehidhārī.
Manni matei āgiā lai vaṇavāsu vaḍāi. chārī.
Paras Rām dā balu harai dīn daiālu garab parahārī.
Sītā Lakhamaņ sev kari jatī satī sevā hitakārī.
Rāmāiņ varatāiā rām rāju kari srisaţi udhārī.
Maraņu muṇasā sachu hai sādh saṅgati mili paij savārī.
Bhaliāī satigur mati sārī.

### Pauri 20 (Famous story of Rāmchandr)

Due to some reason, Lord, the cause of all the causes assumed the form of Rāmchandr. Accepting the orders of his step mother he went in exile and earned greatness. Compassionate for the poor and decimator of the proud ones Rām effaced the power and pride of Parsu Rām. Serving Rām, Lakṣamaṇ became yati, the subduer of all passions and Sītā also with all the virtues of a sati, remained totally devoted to Rām and served him. Rāmāyaṇ spread far and wide as the story establishing Rām-Rājy, a virtuous kingdom. Rām had liberated the whole world. Death for them is a truth who, having come to the holy congregation, have fulfilled their commitment to life. Benevolence is the perfect teaching of the Guru.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਗੁਰਮੁਖ ਦੇ ਲੱਛਣ)

ਪਹਿਲਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਜਨਮੁ ਲੈ ਭੈ ਵਿਚਿ ਵਰਤੈ ਹੋਇ ਇਆਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਲੈ ਗੁਰਸਿਖੁ ਹੋਇ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਵਿਚਿ ਖਰਾ ਸਿਆਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਸੁਣਿ ਮੰਨੈ ਸਮਝਿ ਮਾਣਿ ਮਹਤਿ ਵਿਚਿ ਰਹੈ ਨਿਮਾਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਗੁਰਸਿਖੁ ਪੂਜਦਾ ਪੈਰੀ ਪੈ ਰਹਰਾਸਿ ਲੁਭਾਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਮਨਹ\_ਨ ਵਿਸਰੈ ਚਲਣੁ ਜਾਣਿ ਜੁਗਤਿ ਮਿਹਮਾਣਾ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਮਿਠਾ ਬੋਲਣਾ ਨਿਵਿ ਚਲਣਾ ਗੁਰਸਿਖੁ ਪਰਵਾਣਾ। ਘਾਲਿ ਖਾਇ ਗੁਰਸਿਖ ਮਿਲਿ ਖਾਣਾ॥੧॥

### 1(IK) Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Gurmukh de lachhan)

Pahilā gurmukhi janamu lai bhai vichi varatai hoi iāṇā.
Gursikh lai gursikhu hoi bhāi bhagati vichi kharā siāṇā.
Gursikh suṇi mannai samajhi māṇi mahati vichi rahai nimāṇā.
Gursikh gursikhu pūjadā pairī pai raharāsi lubhāṇā.
Gursikh manahu na visarai chalaṇu jāṇi jugati mihamāṇā.
Gursikh miṭḥā bolaṇā nivi chalaṇā gursikhu paravāṇā.
Ghāli khāi gursikh mili khāṇā.

### One Oankär, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Characteristics of a gurmukh)

Having been born in this world, the *gurmukh* becoming innocent and ignorant conducts himself in the fear of the Lord. Adopting the teaching of the Guru he becomes the Sikh of the Guru and sustaining himself in the loving devotion, he leads a pure and intelligent life. After listening to and understanding it, he accepts the teachings of the Guru and even earning the glories continues to be humble. In accordance with the teachings of the Guru, he worships the true Sikhs and touching their feet and, following their virtus path, he becomes favourite of all. Guru's instruction is never forgotten by the Sikh and he having learnt the way of considering himself as a passing guest, spends his life (purposefully) here. The Sikh of the Guru speaks sweetly and accepts humility as the proper way of life. The *Gurmukh*, guru-oriented person earns his livelihood by hard labour and shares his victuals with other Sikhs of the Guru.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਗੁਰਮੁਖ-ਤਾਣ ਹੋਂਦੇ ਹੋਏ ਨਿਤਾਣਾ)

ਦਿਸਟਿ ਦਰਸ ਲਿਵ ਸਾਵਧਾਨੁ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਚੇਤੰਨੁ ਸਿਆਣਾ। ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦਿੜੁ ਮਨ ਬਚ ਕਰਮ ਕਰੈ ਮੇਲਾਣਾ। ਗੁਰਸਿਖ ਥੋੜਾ ਬੋਲਣਾ ਥੋੜਾ ਸਉਣਾ ਥੋੜਾ ਖਾਣਾ। ਪਰ ਤਨ ਪਰ ਧਨ ਪਰਹਰੈ ਪਰ ਨਿੰਦਾ ਸੁਣਿ ਮਨਿ ਸਰਮਾਣਾ। ਗੁਰ ਮੂਰਤਿ ਸਤਿਗੁਰ ਸਬਦੁ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਮਸਰਿ ਪਰਵਾਣਾ। ਇਕ ਮਨਿ ਇਕੁ ਅਰਾਧਣਾ ਦੁਤੀਆਂ ਨਾਸਤਿ ਭਾਵੈ ਭਾਣਾ। ਗਰਮਿਖ ਹੋਦੈ ਤਾਣਿ ਨਿਤਾਣਾ॥੨॥

### Paurī 2 (Gurmukh – tāņ honde hoi nitāṇā)

Disați daras liv sāvadhānu sabad surati chetanu siāṇā.
Nāmu dānu isanānu diņu man bach karam karai melāṇā.
Gursikh thoṇā bolaṇā thoṇā sauṇā thoṇā khāṇā.
Par tan par dhan paraharai par nindā suṇi mani saramāṇā.
Gur mūrati satigur sabadu sādh sangati samasari paravāṇā.
Ik mani iku arādhaṇā dutiā nāsati bhāvai bhāṇā.
Gurmukhi hodai tāṇi nitānā.

### Pauri 2 (Gurmukh – strong yet humble)

The vision of a gurmukh remains seated in his desire for the glimpse of the Lord, and by virtue of his watchful realization of the sabad, he acquires wisdom. Being steadfast in meditation upon  $n\bar{a}m$ , charity, and ablution, he maintains co-ordination in his mind, speech and actions. The Sikh of the Guru speaks less, sleeps less and eats little. Repudiating other's body (woman) and other's wealth he avoids listening to the slander of others. He accepts the presence of Guru equally in the sabad (Word) and the holy congregation. With single-mindedness he adores the one Lord, and having no sense of duality, he rejoices in the will of the Lord. Despite his all powers the gurmukh considers himself meek and humble.

# ਪਉੜੀ ੩ (ਮਨਮੁਖ, ਮੂਰਖ, ਹੀਣਾ ਤੇ ਇਕੱਲਾ ਹੈ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਰੰਗੁ ਨ ਦਿਸਈ ਹੋਂਦੀ ਅਖੀਂ ਅੰਨ੍ਹਾ ਸੋਈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਮਝਿ ਨ ਸਕਈ ਹੋਂਦੀ ਕੰਨੀ ਬੋਲਾ ਹੋਈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਬਦੁ ਨ ਗਾਵਈ ਹੋਂਦੀ ਜੀਭੈ ਗੁੰਗਾ ਗੋਈ। ਚਰਣ ਕਵਲ ਦੀ ਵਾਸ ਵਿਣੁ ਨਕਟਾ ਹੋਂਦੇ ਨਕਿ ਅਲੋਈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਕਾਰ ਵਿਹੂਣਿਆ ਹੋਂਦੀ ਕਰੀਂ ਲੁੰਜਾ ਦੁਖ ਰੋਈ। ਗੁਰਮਤਿ ਚਿਤਿ ਨ ਵਸਈ ਸੋ ਮਤਿ ਹੀਣੁ ਨ ਲਹੰਦਾ ਢੋਈ। ਮੂਰਖਨਾਲਿਨ ਕੋਇ ਸਥੋਈ॥੩॥

### Paurī 3 (Manmukh, mūrakh, hiņā te ikalā hai)

Gurmukhi rangu na disai hondi akhin annhā soi. Gurmukhi samajhi na sakai hondi kannin bolā hoi. Gurmukhi sabadu na gāvai hondi jibhai gungā goi. Charan kaval dī vās viņu nakatā honde naki aloi. Gurmukhi kār vihuņiā hondi karin lunjā dukh roi. Gurmati chiti na vasai so mati hiņu na lahandā ḍhoi. Mūrakh nāli na koi sathoi.

### Pauri 3 (The self-willed one is a fool, deprived and alone)

He who cannot see the grandneur of gurmukhs is blind despite his eyes. He who does not understand the idea of a gurmukh is deaf despite his ears. He who does not sing the hymns of Gurmukh is dumb though having a tongue. Devoid of the fragrance of the lotus feet of the Guru, he is supposed to be with a clipped nose (brazen-faced) despite his lovely nose. A person devoid of Gurmukh's sense of service is a wailing cripple, his healthy hands notwithstanding and he goes on weeping. One in whose heart, the wisdom of the Guru is not sustained, is a fool who gets no shelter anywhere. The idiot has no companion.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਮੂਰਖ ਘੁੱਗੂ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

ਘੁਘੂ ਸੁਝੁ ਨ ਸੁਝਈ ਵਸਦੀ ਛਿਡ ਰਹੈ ਓਜਾੜੀ। ਇਲਿ ਪੜ੍ਹਾਈ ਨ ਪੜ੍ਹੈ ਚੂਹੇ ਖਾਇ ਉਡੇ ਦੇਹਾੜੀ। ਵਾਸੁ ਨ ਆਵੈ ਵਾਂਸ ਨੋ ਹਉਮੈ ਅੰਗਿ ਨ ਚੰਨਣ ਵਾੜੀ। ਸੰਖੁ ਸਮੁੰਦਹੁ ਸਖਣਾ ਗੁਰਮਤਿ ਹੀਣਾ ਦੇਹ ਵਿਗਾੜੀ। ਸਿੰਮਲੁ ਬਿਰਖੁ ਨ ਸਫਲੁ ਹੋਇ ਆਪੁ ਗਣਾਏ ਵਡਾ ਅਨਾੜੀ। ਮੁਰਖੁ ਫਕੜਿ ਪਵੈ ਰਿਹਾੜੀ॥॥॥

### Pauri 4 (Mūrakh ghugū dā drisatānt)

Ghughū sujhu na sujhai vasadī chhadi rahai ojāṇi. Ili pṇahāi na paṇhai chūhe khāi uḍe dehāṇi. Vāsu nā āvai vāns no haumai aṅgi na chanaṇ vāṇi. Sankhu samundahu sakhaṇā gurmati hiṇā deh vigāṇi. Simmalu birakhu na saphalu hoi āpu gaṇāe vaḍā anāṇi. Mūrakhu phakaṇi pavai rihāṇi.

### Pauri 4 (Fool compared to owl)

Owl does not have any thoughtful understanding and leaving habitats lives in deserted places. Kite cannot be taught texts and eating rats keeps on flying the whole day. Even being in the garden of sandal wood, the egotist bamboo does not get fragrant. As the conch remains empty though liviing in sea, the person devoid of the wisdom of Guru (gurmati) is spoiling his body. The cotton-silk tree does not bear fruit howsoever much that colourless may brag of its greatness. Only fools quarrls over trivialities.

# ਪਉੜੀ ੫ (ਮੂਰਖ ਅੰਨ੍ਹੇ ਦੀ ਆਰਸੀ)

ਅੰਨ੍ਹੇ ਅਗੈ ਆਰਸੀ ਨਾਈ ਧਰਿ ਨ ਵਧਾਈ ਪਾਵੈ। ਬੋਲੈ ਅਗੈ ਗਾਵੀਐ ਸੂਮੁ ਨ ਡੂਮੁ ਕਵਾਇ ਪੈਨ੍ਹਾਵੈ। ਪੁਛੈ ਮਸਲਤਿ ਗੁੰਗਿਅਹੁ ਵਿਗੜੈ ਕੰਮੁ ਜਵਾਬੁ ਨ ਆਵੈ। ਫੁਲਵਾੜੀ ਵੜਿ ਗੁਣਗੁਣਾ ਮਾਲੀ ਨੋ ਨ ਇਨਾਮੁ ਦਿਵਾਵੈ। ਲੂਲੇ ਨਾਲਿ ਵਿਆਹੀਐ ਕਿਵ ਗਲਿ ਮਿਲਿ ਕਾਮਣਿ ਗਲਿ ਲਾਵੈ। ਸਭਨਾ ਚਾਲ ਸੁਹਾਵਣੀ ਲੰਗੜਾ ਕਰੇ ਲਖਾਉ ਲੰਗਾਵੈ। ਲੁਕੈ ਮੂਰਖੁ ਆਪੁ ਲਖਾਵੈ॥ਪ॥

### Pauri 5 (Mūrakh annhe di ārasi)

Annhe agai ārasī nāi dhari na vadhāi pāvai.
Bolai agai gāvīai sūmu na dūmu kavāi painhāvai.
Puchhai masalati gungiahu vigarai kammu javābu na āvai.
Phulavārī vari gunagunā mālī no na ināmu divāvai.
Lūle nāli viāhīai kiv gali mili kāmani gali lāvai.
Sabhanā chāl suhāvanī langarā kare lakhāu langāvai.
Lukai na mūrakhu āpu lakhāvai.

### Pauri 5 (Mirror before a blind fool)

A barber showing mirror to a blind person never gets the reward. Singing before a deaf person is in vain and likewise a miser does not present a robe to his minstrel as a gift. If the dumb is consulted on any issue, the issue will go worse and he will not be able to answer. If a person devoid of the sense of smell goes to a garden, he cannot recommend the gardener for award. How could a woman married to a cripple embrace him. Where all others have a fair gait, the lame however he may pretend, would definitely be seen limping. Thus, the fool never remains hidden, and he definitely exposes himself.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਮੂਰਖ ਦਾ ਸੋਰਨਾ)

ਪਥਰੁ ਮੂਲਿ ਨ ਭਿਜਈ ਸਉ ਵਰ੍ਹਿਆ ਜਲਿ ਅੰਦਰਿ ਵਸੈ। ਪਥਰ ਖੇਤੁ ਨ ਜੰਮਈ ਚਾਰਿ ਮਹੀਨੇ ਇੰਦਰੁ ਵਰਸੈ। ਪਥਰਿ ਚੰਨਣੁ ਰਗੜੀਏ ਚੰਨਣ ਵਾਗਿ ਨ ਪਥਰੁ ਘਸੈ। ਸਿਲ ਵਟੇ ਨਿਤ ਪੀਸਦੇ ਰਸ ਕਸ ਜਾਣੇ ਵਾਸੁ ਨ ਰਸੈ। ਚਕੀ ਫਿਰੈ ਸਹੰਸ ਵਾਰ ਖਾਇ ਨ ਪੀਐ ਭੁਖ ਨ ਤਸੈ। ਪਥਰ ਘੜੈ ਵਰਤਣਾ ਹੇਠਿ ਉਤੇ ਹੋਇ ਘੜਾ ਵਿਣਸੈ। ਮੁਰਖ ਸੂਰਤਿ ਨ ਜਸ ਅਪਜਸੈ॥੬॥

### Pauri 6 (Mūrakh dā sauranā)

Patharu mūli na bhijaī sau varhiān jali andari vasai.
Pathar khetu na jammaī chāri mahīne Indaru varasai.
Pathari channaņu ragarīe channaņ vāngi na patharu ghasai.
Sil vate nit pīsade ras kas jāņe vāsu na rasai.
Chakī phirai sahans vār khāi na pīai bhukh na tasai.
Pathar gharai varataņā hethi ute hoi gharā viņasai.
Mūrakh surati na jas apajasai.

### Pauri 6 (Reclamation of a fool)

Even after remaining in water for a hundred years the stone would not get wet at all. It may rain for four months continuously, but a stone would not sprout in the field. A stone grinding sandal, never gets worn off like sandal. Grinding stones always grind the material but never know about the taste and virtues of the things ground. The grinding stone moves around thousands of times but it never feels hunger or thirst. The relationship between the stone and the pitcher is such that pitcher has to perish whether the stone strikes the pitcher or vice versa. The stupid does not understand the difference between fame and infamy.

ਪਉੜੀ ੭ (ਮੂਰਖ ਪੱਥਰ ਹੈ,ਸੰਗਤਿ ਵਿੱਚ ਰਹਿ ਕੇ ਵੀ ਕੁਸੰਗੀ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ)
ਪਾਰਸ ਪਥਰ ਸੰਗੁ ਹੈ ਪਾਰਸ ਪਰਸਿ ਨ ਕੰਚਨੁ ਹੋਵੈ।
ਹੀਰੇ ਮਾਣਕ ਪਥਰਹੁ ਪਥਰ ਕੋਇ ਨ ਹਾਰਿ ਪਰੋਵੈ।
ਵਟਿ ਜਵਾਹਰੁ ਤੋਲੀਐ ਮੂਲਿ ਨ ਤੁਲਿ ਵਿਕਾਇ ਸਮੋਵੈ।
ਪਥਰ ਅੰਦਰਿ ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਪਾਰਸੁ ਪਰਸਿ ਸੁਵੰਨੁ ਅਲੋਵੈ।
ਪਥਰੁ ਫਟਕ ਝਲਕਣਾ ਬਹੁ ਰੰਗੀ ਹੋਇ ਰੰਗੁ ਨ ਗੋਵੈ।
ਪਥਰ ਵਾਸੁ ਨ ਸਾਉ ਹੈ ਮਨ ਕਠੋਰੁ ਹੋਇ ਆਪੁ ਵਿਗੋਵੈ।
ਕਰਿ ਮੂਰਖਾਈ ਮੂਰਖੁ ਰੋਵੈ॥੭॥

# Paurī 7 (Mūrakh pathar hai, saṅgati vich rahi ke vĩ kusaṅgī rahindā hai)

Pāras pathar sangu hai pāras parasi na kanchanu hovai. Hīrai mānak patharahu pathar koi na hāri parovai. Vaṭi javāhar toliai muli na tuli vikāi samovai. Pathar andari asaṭ dhāṭu pārasu parasi suvannu alovai. Patharu phaṭak jhalakaṇā bahu rangī hoi rangu na govai. Pathar vās na sāu hai man kaṭhoru hoi āpu vigovai. Kari mūrakhāī mūrakhu rovai.

Pauri 7 (The fool is a stone; he remains adamant in any company)

Ordinary stone may be in contact with the philosopher's stone but it does not get transformed into gold. Diamonds and rubies are extracted from the stones but the latter cannot be stringed as a necklace. The jewels are weighed with weights but the latter cannot equate in value with the jewels. Eight metals (alloys) remain amidst stones but they convert into gold by the touch of philosopher's stone alone. Crystal stone shines in many colours but still remains a mere stone. Stone has neither fragrance nor taste; the hard-hearted one simply destroys itself. The foolish goes on lamenting his own stupidity.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਮੂਰਖ ਦਾ ਸੰਗ ਨਾ ਕਰੋ)

ਜਿਉਂ ਮਣਿ ਕਾਲੇ ਸਪ ਸਿਰਿ ਸਾਰ ਨ ਜਾਣੈ ਵਿਸੂ ਭਰਿਆ। ਜਾਣੁ ਕਥੂਰੀ ਮਿਰਗ ਤਨਿ ਝਾੜਾਂ ਸਿੰਙਦਾ ਫਿਰੈ ਅਫਰਿਆ। ਜਿਉਂ ਕਰਿ ਮੋਤੀ ਸਿਪ ਵਿਚਿ ਮਰਮੁ ਨ ਜਾਣੈ ਅੰਦਰਿ ਧਰਿਆ। ਜਿਉਂ ਗਾਈਂ ਥਣਿ ਚਿਚੁੜੀ ਦੁਧੁ ਨ ਪੀਐ ਲੋਹੂ ਜਰਿਆ। ਬਗਲਾ ਤਰਣਿ ਨ ਸਿਖਿਓ ਤੀਰਥਿ ਨ੍ਹਾਇ ਨ ਪਥਰੁ ਤਰਿਆ। ਨਾਲਿ ਸਿਆਣੇ ਭਲੀ ਭਿਖ ਮੂਰਖ ਰਾਜਹੁ ਕਾਜ਼ ਨ ਸਰਿਆ। ਮੇਖੀ ਹੋਇ ਵਿਗਾੜੈ ਖਰਿਆ॥੮॥

### Pauri 8 (Mūrakh dā sang na karo)

Jiun maṇi kāle sap siri sār na jāṇai visū bhariā.

Jāṇu kathūrī mirag tani jhāṇān sinadā phirai aphariā.

Jiun kari motī sip vichi maramu na jāṇai andari dhariā.

Jiun gāin thaṇi chichuṇi dudhu na piāi lohū jariā.

Bagalā taraṇi na sikhio tirath nhāi na patharu tariā.

Nāli siāṇe bhalī bhikh mūrakh rājahu kāju na sariā.

Mekhī hoi vigāṇai khariā.

### Pauri 8 (Do not keep company with a foolish one)

Having jewel in its head and knowing it not, the snake remains filled with poison. It is known that musk remains in the body of deer, but it goes on smelling it franatically in the bushes. The pearl dwells in the shell but the shell does not know the mystery. The tick stuck with the teats of cow, takes not its milk but sucks the blood only. Living in water the crane never learns how to swim and the stone, in spite of its ablutions at various pilgrimage centres cannot swim and go across. That is why, begging in the company of wise people is better then ruling over a kingdom alongwith flools. Because he who himself is fake, will also spoil the pure one.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਮੂਰਖ ਨਾਲ ਓਪਰੇ ਰਹੋ)

ਕਟਣੁ ਚਟਣੁ ਕੁਤਿਆਂ ਕੁਤੈ ਹਲਕ ਤੈ ਮਨੁ ਸੂਗਾਵੈ। ਠੰਢਾ ਤਤਾ ਕੋਇਲਾ ਕਾਲਾ ਕਰਿ ਕੈ ਹਥੁ ਜਲਾਵੈ। ਜਿਉ ਚਕਚੂੰਧਰ ਸਪ ਦੀ ਅੰਨ੍ਹਾ ਕੋੜ੍ਹੀ ਕਰਿ ਦਿਖਲਾਵੈ। ਜਾਣੁ ਰਸਉਲੀ ਦੇਹ ਵਿਚਿ ਵਢੀ ਪੀੜ ਰਖੀ ਸਰਮਾਵੈ। ਵੰਸਿ ਕਪੂਤੁ ਕੁਲਛਣਾ ਛਡੈ ਬਣੈ ਨ ਵਿਚਿ ਸਮਾਵੈ। ਮੂਰਖ ਹੇਤੁ ਨ ਲਾਈਐ ਪਰਹਰਿ ਵੈਰੁ ਅਲਿਪਤੁ ਵਲਾਵੈ। ਦੂਹੀਂ ਪਵਾੜੀਂ ਦੁਖਿ ਵਿਹਾਵੈ॥ਦੁ॥

### Pauri 9 (Mūrakh nāl opare raho)

Kaṭaṇu chaṭaṇu kutiān kutai halak tai manu sūgāvai. Ṭhaṇḍhā tātā koilā kālā kari kai hathu jalāvai. Jiu chakachūndhar sap dī anhā koṛhī kari dikhalāvai. Jāṇu rasaulī deh vichi vaḍhī pir rakhī saramāvai. Vansi kapūtu kulachhaṇā chhaḍai baṇai na vichi samāvai. Mūrakh hetu na lāiai parahari vairu alipatu valāvai. Duhīn pavāṛin dukhi vihāvai.

### Pauri 9 (Be indifferent to the company of fools)

The dog, only bites and licks but if it goes mad, one's mind becomes scared of it. Coal whether cold or hot makes the hand black or burns it. Mole caught by snake makes it blind or leper. Tumor in the body when operated upon gives pain and if it is kept untouched it is a cause for embarrassment. A wicked son can neither be repudiated nor he can adjust in the family. Therefore, the stupid should not be loved and while enmity towards him should be avoided, detachment towards him should be maintained. Otherwise, both the ways, suffering is bound to occur.

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਮੂਰਖ ਬੇਥਵ੍ਹਾ ਤੇ ਔਗੁਣ ਗਰਾਹੀ ਹੈ)

ਜਿਉ ਹਾਥੀ ਦਾ ਨ੍ਹਾਵਣਾ ਬਾਹਰਿ ਨਿਕਲਿ ਖੇਹ ਉਡਾਵੈ। ਜਿਉ ਉਠੈ ਦਾ ਖਾਵਣਾ ਪਰਹਰਿ ਕਣਕ ਜਵਾਹਾਂ ਖਾਵੈ। ਕਮਲੇ ਦਾ ਕਛੋਟੜਾ ਕਦੇ ਲਕ ਕਦੇ ਸੀਸਿ ਵਲਾਵੇ। ਜਿਉ ਕਰਿ ਟੁੰਡੇ ਹਥੜਾ ਸੋ ਚੁਤੀਂ ਸੋ ਵਾਤਿ ਵਤਾਵੇ। ਸੰਨ੍ਹੀ ਜਾਣੂ ਲੁਹਾਰ ਦੀ ਖਿਣੂ ਜਲਿ ਵਿਚਿ ਖਿਨ ਅਗਨਿ ਸਮਾਵੈ। ਮਖੀ ਬਾਣੂ ਕੁਬਾਣੂ ਹੈ ਲੈ ਦੁਰਗੰਧੁ ਸੁਗੰਧ ਨ ਭਾਵੈ। ਮੂਰਖ ਦਾ ਕਿਹੁ ਹਥਿ ਨ ਆਵੈ॥੧੦॥

### Pauri 10 (Mūrakh bethavhā te augan grāhī hai)

Jiu hāthī dā nhāvaṇā bāhari nikali kheh uḍāvai.
Jiu ūṭhai dā khāvaṇā parahari kaṇak javāhān khāvai.
Kamale dā kachhoṭaṇā kade lak kade sīsi valāvai.
Jiun kari ṭuṇḍe hathaṇā so chutīn so vāti vatāvai.
Sanhī jāṇu luhār dī khiṇu jali vichi khin agani samāvai.
Makhī bāṇu kubāṇu hai lai durgandh sugandh na bhāvai.
Mūrakh dā kihu hathi na āvai.

### Pauri 10 (The fool is absurd and chooses evils)

As the elephant washes its body and coming out of water, it throws mud over it; as the camel avoiding wheat eats low variety of corn named  $jav\bar{a}s$ ; the loin cloth of mad man is sometimes worn by him around his waiste and sometimes on his head; the hand of a cripple sometime goes to his buttocks and the same one sometimes to his mouth when yawning; blacksmith's pincers are sometimes put in fire and the next moment in water; evil is the nature of fly, it prefers foul smell to fragrance; likewise, the fool gets nothing.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਮੂਰਖ ਆਪੇ ਫਸਦੇ ਤੇ ਕੁਫੱਕੜੀ ਹਨ)

ਤੋਤਾ ਨਲੀ ਨ ਛਡਈ ਆਪਣ ਹਥੀ ਫਾਥਾ ਚੀਕੈ। ਬਾਂਦਰੁ ਮੁਠਿ ਨ ਛਡਈ ਘਰਿ ਘਰਿ ਨਚੈ ਝੀਕਣੁ ਝੀਕੈ। ਗਦਹੁ ਅੜੀ ਨ ਛਡਈ ਰੀਘੀ ਪਉਦੀ ਹੀਕਣਿ ਹੀਕੈ। ਕੁਤੇ ਚਕੀ ਨ ਚਟਣੀ ਪੂਛ ਨ ਸਿਧੀ ਧ੍ਰੀਕਣਿ ਧ੍ਰੀਕੈ। ਕਰਨਿ ਕੁਫਕੜ ਮੂਰਖਾਂ ਸਪ ਗਏ ਫੜਿ ਫਾਟਨਿ ਲੀਕੈ। ਪਗ ਲਹਾਇ ਗਣਾਇ ਸਰੀਕੈ॥੧੧॥

### Pauri 11 (Mūrakh āpe phasade te kuphakarī han)

Totā nalī na chhaḍai āpaṇ hathin phāthā chikai.
Bāndaru muṭhi na chhaḍai ghari ghari nachai jhikaṇu jhikai.
Gadahu aṇi na chhaḍai righi paudi hikaṇi hikai.
Kute chaki na chataṇi pūchh na sidhi dhrikaṇi dhrikai.
Karani kuphakaṇ mūrakhān sap gae phaṇi phāṭani likai.
Pag lahāi ganāi sarīkai.

### Pauri 11 (Foolish gets himself entrapped and is a lier)

The parrot does not leave the rod and caught in it cries and wails. Monkey too does not leave the handful of corn (in the pitcher) and suffers dancing and gritting its teeth from door to door. The donkey also when beaten, kicks and brays loudly but does not shed its stubbornness. The dog does not leave licking the flour mill and its tail though pulled, never turns straight. The foolish ones boast foolishly and beat the track while the snake has gone away. Even when humiliated by their turbans taken off their heads, they count themselves superior to their collaterals.

# ਪ਼ਉੜੀ ੧੨ (ਮੂਰਖ ਸੱਚ ਦਾ ਯਾਰ ਨਹੀਂ)

ਅੰਨ੍ਹਾ ਆਖੇ ਲੜਿ ਮਰੈ ਖੁਸੀ ਹੋਵੇ ਸੁਣਿ ਨਾਉ ਸੁਜਾਖਾ। ਭੋਲਾ ਆਖੇ ਭਲਾ ਮੰਨਿ ਅਹਮਕੁ ਜਾਣਿ ਅਜਾਣਿ ਨ ਭਾਖਾ। ਧੋਰੀ ਆਖੇ ਹਸਿ ਦੇ ਬਲਦ ਵਖਾਣਿ ਕਰੈ ਮਨਿ ਮਾਖਾ। ਕਾਉਂ ਸਿਆਣਪ ਜਾਣਦਾ ਵਿਸਟਾ ਖਾਇ ਨ ਭਾਖ ਸੁਭਾਖਾ। ਨਾਉ ਸੁਰੀਤ ਕੁਰੀਤ ਦਾ ਮੁਸਕ ਬਿਲਾਈ ਗਾਂਡੀ ਸਾਖਾ। ਹੇਠਿ ਖੜਾ ਥੂ ਥੂ ਕਰੈ ਗਿਦੜ ਹਥਿ ਨ ਆਵੈ ਦਾਖਾ। ਬੋਲ ਵਿਗਾੜੁ ਮੁਰਖੁ ਭੇਡਾਖਾ॥੧੨॥

### Pauri 12 (Mürakh sach da yar nahin)

Anhā ākhe lari marai khusī hovai suņi nāu sujākhā. Bholā ākhe bhalā manni ahamaku jāņi ajāņi na bhākhā. Dhorī ākhai hasi de balad vakhāņi karai mani mākhā. Kāun siāņap jāṇadā visaṭā khāi na bhākh subhākhā. Nāu surit kurīt dā musak bilāi gāṇḍī sākhā. Heṭhi kharā thū thū karai gidar hathi na āvai dākhā. Bol vigāņu mūrakh bheḍākhā.

### Pauri 12 (Stupid is not friendly to truth)

The blind stupid one fights to the finish if he is called blind (intellectually) and feels flattered if called eyed (a wise one). Calling him simple minded makes him feel good but he would not talk to one who tells him that he is a silly person. He smiles at being called a carrier of the burden (of all) but feels angry when told that he is just an ox. The crow knows many skills but it crows jarringly and eats faeces. To the bad customs the stupid refers as good conduct and calls the indurated faeces of cat, fragrant. As the jackal unable to reach and eat grapes on tree, spits over them, so is the case of a fool. The foolish person is a blind follower like sheep and his obdurate talk spoils his relationship with every one.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਮੂਰਖ ਬਿਨ ਗੁਣ ਗਰਬ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ)

ਰੁਖਾਂ ਵਿਚਿ ਕੁਰੁਖੁ ਹੈ ਅਰੰਡੁ ਅਵਾਈ ਆਪੁ ਗਣਾਏ। ਪਿਦਾ ਜਿਉ ਪੰਖੇਰੂਆਂ ਬਹਿ ਬਹਿ ਡਾਲੀ ਬਹੁਤੁ ਬਫਾਏ। ਭੇਡ ਭਿਵਿੰਗਾ ਮੁਹੁ ਕਰੈ ਤਰਣਾਪੈ ਦਿਹਿ ਚਾਰਿ ਵਲਾਏ। ਮੁਹੁ ਅਖੀ ਨਕੁ ਕਨ ਜਿਉਂ ਇੰਦ੍ਰੀਆਂ ਵਿਚਿ ਗਾਂਡਿ ਸਦਾਏ। ਮੀਆ ਘਰਹੁ ਨਿਕਾਲੀਐ ਤਰਕਸੁ ਦਰਵਾਜੇ ਟੰਗਵਾਏ। ਮੂਰਖ ਅੰਦਰਿ ਮਾਣਸਾਂ ਵਿਣੁ ਗੁਣ ਗਰਬੁ ਕਰੈ ਆਖਾਏ। ਮਜਲ ਬੈਠਾ ਆਪੁ ਲਖਾਏ॥੧੩॥

### Pauri 13 (Mūrakh bin gun garab karadā nai)

Rukhān vichi kurukhu hai araṇḍu avāi āpu gaṇāe.
Pida jii pankherūān bahi bahi dālī bahut baphāe.
Bheḍ bhivingā muhu karai taraṇāpai dihi chāri valāe.
Muhu akhi naku kan jiun indriān vichi gāṇḍi sadāe.
Miā gharahu nikāliai tarakasu daravāje ṭaṅgavāe.
Mūrakhi andari māṇasān viņu guṇ garabu karai ākhāe.
Majalas baithā āpu lakhāe.

### Pauri 13 (Devoid of virtues, the stupid is arrogant)

The worst possible among the trees is castor tree which undesrvedly makes itself noticed. *Piddi*, a very small among the birds goes an jumping from one branch to another and feels much inflated. The sheep, too, during its brief youth bleats loudly (proudly). Anus also feels proud of being called one of the organs like eye, ear, nose and mouth. The husband even while kicked out of home by wife hangs his quiver at the door (to show his masculinity). Similarly among the human beings, the stupid one devoid of all virtues feels proud of himself and persistently tries to get noticed. In an assembly, he beholds only his ownself (and not the wisdom of others).

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਮੂਰਖ ਕੋਣ ਹੈ)

ਮੂਰਖ ਤਿਸ ਨੇ ਆਖੀਐ ਬੋਲੁ ਨ ਸਮਝੇ ਬੋਲਿ ਨਜਾਣੈ। ਹੋਰੋ ਕਿਹੁ ਕਰਿ ਪੁਛੀਐ ਹੋਰੋ ਕਿਹੁ ਕਰਿ ਆਖਿ ਵਖਾਣੈ। ਸਿਖ ਦੇਇ ਸਮਝਾਈਐ ਅਰਥੁ ਅਨਰਥੁ ਮਨੇ ਵਿਚਿ ਆਣੈ। ਵਡਾ ਅਸਮਝੁ ਨ ਸਮਝਈ ਸੁਰਤਿ ਵਿਹੂਣਾ ਹੋਇ ਹੈਰਾਣੈ। ਗੁਰਮਤਿ ਚਿਤਿ ਨ ਆਣਈ ਦੁਰਮਤਿ ਮਿਤ੍ਰ ਸਤ੍ਰ ਪਰਵਾਣੈ। ਅਗਨੀ ਸਪਹੁੰ ਵਰਜੀਐ ਗੁਣ ਵਿਚਿ ਅਵਗੁਣ ਕਰੈ ਧਿਙਾਣੈ। ਮੁਤੈ ਰੋਵੈ ਮਾਨ ਸਿਵਾਣੈ॥੧੪॥

### Pauri 14 (Mūrakh kaun hai)

Mūrakh tis no ākhiai bolu na samajhai boli na jāṇai. Horo kihu kari puchhiai horo kihu kari ākhi vakhāṇai. Sikh dei samajhāiai arathu anarathu manai vichi āṇai. Vaḍā asamajhu na samajhai surati vihūṇā hoi hairāṇai. Gurmati chiti na āṇai durmati mitr satr paravāṇai. Aganī sapahun varajīai guņ vichi avaguņ karai dhināṇai. Mūtai rovai mā na siñāṇai.

### Pauri 14 (Who is a fool?)

Foolish is he who neither understands the matter in hand nor speaks well. He is asked something else and he replies altogether about something different. Ill advised, he misinterprets it and brings forth from his mind the contrary meaning. He is a big idiot who does not understand and being devoid of consciousness is ever surprised and confused. He never cherishes in his heart the wisdom of the Guru and due to his evil intellect considers his friend as a foe. The wisdom of not going near snake and fire he takes otherwise and forcibly turns virtue into vice. He behaves like an infant who does not recognise his mother and goes on crying and pissing.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਮੂਰਖ ਦੀ ਪਛਾਣ)

ਰਾਹੁ ਛਡਿ ਉਝੜਿ ਪਵੈ ਆਗੂ ਨੋ ਭੁਲਾ ਕਰਿ ਜਾਣੈ। ਬੇੜੇ ਵਿਚਿ ਬਹਾਲੀਐ ਕੁਦਿ ਪਵੈ ਵਿਚਿ ਵਹਣ ਧਿਙਾਣੈ। ਸੁਘੜਾਂ ਵਿਚਿ ਬਹਿਠਿਆਂ ਬੋਲਿਵਿਗਾੜਿ ਉਘਾੜਿ ਵਖਾਣੈ। ਸੁਘੜਾਂ ਮੂਰਖ ਜਾਣਦਾ ਆਪਿ ਸੁਘੜੁ ਹੋਇ ਵਿਰਤੀਹਾਣੈ। ਦਿਹ ਨੋ ਰਾਤਿ ਵਖਾਣਦਾ ਚਾਮਚੜਿਕ ਜਿਵੈਂ ਟਾਨਾਣੈ। ਗੁਰਮਤਿ ਮੂਰਖੁ ਚਿਤਿ ਨ ਆਣੈ॥੧੫॥

### Pauri 15 (Mūrakh di pachhān)

Rāhu chhaḍi ujhaṇi pavai āgū no bhulā kari jāṇai. Beṇe vichi bahāliai kudi pavai vichi vahaṇ dhiñāṇai. Sughaṇān vichi bahiṭhiān boli vigāṇi ughāri vakhāṇai. Sugharān mūrakh jāṇdā āpi sughaṇu hoi viratihāṇai. Dih no rāti vakhāṇadā chāmachaṇik jiven ṭānāṇai. Gurmati mūrakhu chiti na āṇai.

### Pauri 15 (Identification of a fool)

He who leaving the path away follows a trackless waste and considers his leader gone astray, is a fool. Seated in the boat he jumps impulsively into the current. Sitting among the noble ones he, due to his ill talk stands exposed. The wise he considers stupid and hids his own conduct as a clever one. Like a bat and a glow worm he describes the day as night. The wisdom of Guru never resides in the heart of a foolish person.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਮੂਰਖ ਦਾ ਅੰਤ)

ਵੈਦਿ ਚੰਗੇਰੀ ਊਠਣੀ ਲੈ ਸਿਲ ਵਟਾ ਕਚਰਾ ਭੰਨਾ। ਸੇਵਕਿ ਸਿਖੀ ਵੈਦਗੀ ਮਾਰੀ ਬੁਢੀ ਰੋਵਨਿ ਰੰਨਾ। ਪਕੜਿ ਚਲਾਇਆ ਰਾਵਲੈ ਪਉਦੀ ਉਘੜਿ ਗਏ ਸੁ ਕੰਨਾ। ਪੁਛੈ ਆਖਿ ਵਖਾਣਿਉਨੁ ਉਘੜਿ ਗਇਆ ਪਾਜੁ ਪਰਛੰਨਾ। ਪਾਰਖੂਆ ਚੁਣਿ ਕਢਿਆ ਜਿਉ ਕਚਕੜਾ ਨ ਰਲੈ ਰਤੰਨਾ। ਮੂਰਖੁ ਅਕਲੀ ਬਾਹਰਾ ਵਾਂਸਹੁ ਮੂਲਿ ਨ ਹੋਵੀ ਗੰਨਾ। ਮਾਣਸ ਦੇਹੀ ਪਸੂ ਉਪੰਨਾ॥੧੬॥

### Pauri 16 (Mürakh dä ant)

Vaidi changeri ūṭhaṇi lai sil vaṭā kacharā bhannā. Sevaki sikhi vaidagi māri buḍhi rovani rannā. Pakaṇi chalāiā rāvalai paudi ughaṇi gae su kannā. Puchhai ākhi vakhāṇionu ughṇi gaiā pāju parachhanā. Pārakhūā chuṇi kaḍhiā jiu kachakaṇā na ralai ratannā. Mūrakh akali bāharā vānsahu mūli na hovī gannā. Māṇas dehī pasū upannā.

### Pauri 16 (The end of a fool)

A physician in order to cure a female camel, of a melon stuck in its throat, crushed the melon in its throat by hitting out side the neck with his pestle and mortar. His servant (who was watching) thought he had mastered the art and killed an old ill woman by the same process, causing general lamentation among women. The people seized the pretending physician and produced him before the king who ordered for him a thorough beating, upon which he came to his senses. When questioned he confessed the whole circumstance and his imposture was thus exposed. The wise men threw him out as a piece of glass cannot rank with jewels. A fool has no sense as a bamboo could never equal sugar-cane. He in fact, is an animal born in the form of a man.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਮੂਰਖ ਰੀਸ ਦਾ ਫਲ ਭੋਗਦਾ ਹੈ)

ਮਹਾ ਦੇਵ ਦੀ ਸੋਵ ਕਰਿ ਵਰੁ ਪਾਇਆ ਸਾਹੈ ਦੈ ਪੁਤੈ। ਦਰਬੁ ਸਰੂਪ ਸਰੇਵੜੈ ਆਏ ਵੜੇ ਘਰਿ ਅੰਦਰਿ ਉਤੈ। ਜਿਉ ਹਥਿਆਰੀ ਮਾਰੀਅਨਿ ਤਿਉ ਤਿਉ ਦਰਬ ਹੋਇ ਧੜਧੁਤੈ। ਬੁਤੀ ਕਰਦੇ ਡਿਠਿਓਨੁ ਨਾਈ ਚੈਨੁ ਨ ਬੈਠੇ ਸੁਤੈ। ਮਾਰੇ ਆਣਿ ਸਰੇਵੜੇ ਸੁਣਿ ਦੀਬਾਣਿ ਮਸਾਣਿ ਅਛੁਤੈ। ਮਥੈ ਵਾਲਿ ਪਛਾੜਿਆ ਵਾਲ ਛਡਾਇਅਨਿ ਕਿਸ ਦੈ ਬੁਤੈ। ਮੁਰਖ ਬੀਜੈ ਬੀਉ ਕੁਰੁਤੈ॥੧੭॥

### Pauri 17 (Mūrakh ris dā phal bhogadā hai)

Mahādev dī sev kari varu pāiā sahai dai putai.
Darab sarūp sarevarai āe vare ghari andari utai.
Jiu hathiārī mārīani tiu tiu darab hoi dharaolhutai.
Butī karade diṭhionu nāī chainu na baithe sutai.
Māre āṇi sarevare suṇi dībāṇi masāṇi achhutai.
Mathai vāli pachhāriā vāl chhaḍāiani kis dai butai.
Mūrakhu bijai biū kurute.

### Pauri 17 (The foolish undergoes the results of imitation)

The son of a banker served Mahādev and got a boon (of attaining wealth). Wealth came to his house in the guise of sadhus of Śramanic tradition. As they were beaten, heaps of money emerged there in his house. A barber working in the house also saw this scene and he becoming restive lost his sleep. Availing an opportunity he killed all the sadhus and the matter of the innocent victims came to the court of law. Catching hold from his hair he was thrashed. Now by what power he will get rescued from that clutch. The foolish sows seeds out of season (and suffers loss).

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਪੰਡਿਤ ਵੀ ਮੂਰਖ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ)

ਗੋਸਟਿ ਗਾਂਗੇ ਤੇਲੀਐ ਪੰਡਿਤ ਨਾਲਿ ਹੋਵੈ ਜਗੁ ਦੇਖੈ। ਖੜੀ ਕਰੈ ਇਕ ਅੰਗੁਲੀ ਗਾਂਗਾ ਦੁਇ ਵੇਖਾਲੈ ਰੇਖੈ। ਫੋਰਿ ਉਚਾਇ ਪੰਜਾਂਗੁਲਾ ਗਾਂਗਾ ਮੁਠਿ ਹਲਾਇ ਅਲੇਖੈ। ਪੈਰੀਂ ਪੈ ਉਠਿ ਚਲਿਆ ਪੰਡਿਤ ਹਾਰਿ ਭੁਲਾਵੈ ਭੇਖੈ। ਨਿਰਗੁਣ ਸਰਗੁਣ ਅੰਗ ਦੁਇ ਪਰਮੇਸਰੁ ਪੰਜਿ ਮਿਲਨਿ ਸਰੇਖੈ। ਅਖੀਂ ਦੋਵੈਂ ਭਨਸਾਂ ਮੁਕੀ ਲਾਇ ਹਲਾਇ ਨਿਮੇਖੈ। ਮੁਰਖ ਪੰਡਿਤੁ ਸੁਰਤਿ ਵਿਸੇਖੈ॥੧੮॥

### Pauri 18 (Paṇḍit vĩ mūrakh ho sakadā hai)

Gosați Gānge teliai paṇḍit nāli hovai jagu dekhai.
Khaṇi karai ik anguli Gāngā dui vekhālai rekhai.
Pheri uchāi pañjāgulā Gāngā muṭhi halāi alekhai.
Pairin pai uṭhi chaliā paṇḍitu hāri bhulāvai bhekhai.
Niraguṇu saraguṇu ang dui paramesaru pañji milani sarekhai.
Akhin dovain bhanasān muki lāi halāi nimekhai.
Mūrakh paṇḍitu surati visekhai.

### Pauri 18 (Even a pandit could be a fool)

A discussion between Gangū, the oilman and a pandit was being witnessed by one and all. Showing one finger to Gangū the pandit indicated that the Lord is one. But Gangū thought that he wanted to extract his (Gangū's) one eye and hence he showed two fingers indicating that he will bring out both of his (pandit's) eyes. But the pandit thought that Gangū is hinting at the two dimensions of Lord - nirgun (beyond all virtues) and sagun, (with all virtues). Pandit now raised five fingers to show that His two forms are due to the five elements, but, considering the pandit as indicating that with five fingers he would scratch the face of Gangū, Gangū brandished his fist showing that he would kill him by the stroke of his fist. Now pandit felt that he was being made to understand that unity of five elements was the cause of the creation. Mistakingly the pandit accepted his defeat and fell at his opponent's feet and left the place. In fact the fool had meant that he would bring out his eyes and attack with a tight fist but this was interpreted differently by the pandit. Thus because of his specific thinking even the pandit was also proved a fool.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਮੂਰਖ ਦੀ ਸੰਗਤਿ ਦਾ ਫਲ)

ਠੰਢੇ ਖੁਹਰੁ ਨ੍ਹਾਇ ਕੈ ਪੰਗ ਵਿਸਾਰਿ ਆਇਆ ਸਿਰਿ ਨੰਗੈ। ਘਰ ਵਿਚਿ ਰੰਨਾਂ ਕਮਲੀਆਂ ਧੁਸੀ ਲੀਤੀ ਦੇਖਿ ਕੁਢੰਗੈ। ਰੰਨਾਂ ਦੇਖਿ ਪਿਟੰਦੀਆਂ ਢਾਹਾਂ ਮਾਰੈਂ ਹੋਇ ਨਿਸੰਗੈ। ਲੋਕ ਸਿਆਪੇ ਆਇਆ ਰੰਨਾਂ ਪੁਰਸ ਜੁੜੇ ਲੈ ਪੰਗੈ। ਨਾਇਣ ਪੁਛਦੀ ਪਿਟਦੀਆਂ ਕਿਸ ਦੈ ਨਾਇ ਅਲ੍ਹਾਣੀ ਅੰਗੈ। ਸਹੁਰੇ ਪੁਛਹੁ ਜਾਇ ਕੈ ਕਉਣ ਮੁਆ ਨੂਹ ਉਤਰੁ ਮੰਗੈ। ਕਾਵਾਂ ਰੋਲਾ ਮੂਰਖੁ ਸੰਗੈ॥੧੯॥

### Pauri 19 (Mūrakh dī sangati dā phal)

Thaṇḍhe khūhahun nhāi kai pag visāri āiā siri naṅgai. Ghar vichi rannā kamaliān dhusī litī dekhi kuḍhaṅgai Rannā dekhi piṭandiā ḍhāhān mārain hoi nisaṅgai Lok siāpe āiā rannā puras juṇe lai paṅgai. Nāiṇ puchhadī piṭadiān kis dai nāi alhāṇī aṅgai Sahure puchhahu jāi kai kauṇ muā nūh utaru maṅgai. Kāvan raulā mūrakhu saṅgai.

### Pauri 19 (The result of association with the stupid one)

Having taken bath on the well, a person forgot his turban and returned home bare headed. Seeing his improper conduct (of being bare headed) the silly women started weeping and wailing (Seeing turbanless master of the house they conjectured the death of some one in the family). Seeing the weeping women, others too, began mourning. People gethered and sitting in lines started condoling with the family. Now the barber woman who leads the mourning on occasions asked as to who is to be wept and whose dirge she should lead, i.e. what is the name of the dead. The daughter-in-law of family hinted towards father-in-law to elicit answer of this question (because he was found bare headed. Then the fact was disclosed by him that he just forgot to wear turban). In the assembly of the fools such cawing takes place (because crows also listening to one voice start cawing jointly).

# ਪਉੜੀ 20 (ਮੁਰਖ ਨਾਲ ਕਿੱਕੁਰ ਵਰਤੀਏ)

ਜੇ ਮੂਰਖੁ ਸਮਝਾਈਐ ਸਮਝੈ ਨਾਹੀ ਛਾਂਵ ਨ ਧੁਪਾ। ਅਖੀਂ ਪਰਖਿ ਨ ਜਾਣਈ ਪਿਤਲ ਸੁਇਨਾ ਕੈਹਾਂ ਰੁਪਾ। ਸਾਉ ਨ ਜਾਣੈ ਤੇਲ ਘਿਅ ਧਰਿਆ ਕੋਲਿ ਘੜੋਲਾ ਕੁਪਾ। ਸੁਰਤਿ ਵਿਹੂਣਾ ਰਾਤਿ ਦਿਹੁ ਚਾਨਣੁ ਤੁਲਿ ਅਨ੍ਹੇਰਾ ਘੁਪਾ। ਵਾਸ਼ੁ ਕਥੂਰੀ ਥੋਮ ਦੀ ਮਿਹਰ ਕੁਲੀ ਅਧਉੜੀ ਤੁਪਾ। ਵੈਰੀ ਮਿਤ੍ਰ ਨ ਸਮਝਈ ਰੰਗੁ ਸੁਰੰਗ ਕੁਰੰਗੁ ਅਛੁਪਾ। ਮੂਰਖਨਾਲਿ ਚੰਗੇਰੀ ਚੁਪਾ॥੨੦॥ ੩੨॥ ਬੱਤੀਹ॥

### Pauri 20 (Mūrakh nāl kikur varatiai)

Je mūrakhu samajhāiai samajhai nāhi chhānv na dhupā. Akhin parakhi na jāṇai pital suinā kaihān rupā. Sāu na jāṇai tel ghia dhariā koli ghaṇolā kupā. Surati vihūṇā rāti dihu chānaṇu tuli anherā ghupā. Vāsu kathūrī thom dī mihar kuli adhauṇī tupā. Vairī mitr na samajhai rangu surang kurangu achhupā. Mūrakh nāli changerī chupā.

### Pauri 20 (How to deal with a fool)

Even if told about the shade and the sunshine, the fool does not understand it. With his eyes he cannot distinguish between brass and bronze or gold and silver. He can not know the difference of taste between the pot of ghee and an oil vessel. Day and night he is devoid of consciousness and to him light and darkness are the same. Fragrance of musk and odour of garlic or stiching of velvet and hide are the same for him. He does not identify a friend and an enemy and remains completely unconcerned towards the bad or good colour (of life). Silence is the best in the company of fool.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਗੁਰਮੁਖ ਮਨਮੁਖ)

ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਨਮੁਖਿ ਜਾਣੀਅਨਿ ਸਾਧ ਅਸਾਧ ਜਗਤ ਵਰਤਾਰਾ। ਦੂਹ ਵਿਚਿ ਦੁਖੀਂ ਦੁਬਾਜਰੇ ਖਰਬੜ ਹੋਏ ਖੁਦੀ ਖੁਆਰਾ। ਦੂਹੀ ਸਰਾਈ ਜਰਦ ਰੂ ਦਗੇ ਦੁਰਾਹੇ ਚੋਰ ਚੁਗਾਰਾ। ਨਾ ਉਰਵਾਰੁ ਨ ਪਾਰੁ ਹੈ ਗੋਤੇ ਖਾਨਿ ਭਰਮੁ ਸਿਰਿ ਭਾਰਾ। ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਨ ਵਿਚਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਨਮੁਖਿ ਵਿਚ ਗੁਬਾਰਾ। ਜੰਮਣੁ ਮਰਣੁ ਸਦਾ ਸਿਰਿ ਭਾਰਾ॥।।।

### 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī I (Gurmukh, Manmukh)

Gurmukhi manmukhi jāṇiani sādh asādh jagat varatārā. Duh vichi dukhi dubājare kharabar hoe khudī khuārā. Duhin sarāin jarad rū dage durāhe chor chugārā. Nā uravāru na pāru hai gotē khāni bharamu siri bhārā. Hindū Musalamān vichi gurmukhi manmukhi vich gubārā. Jammanu maraņu sadā siri bhārā.

### One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Gurmukh, Manmukh)

From their conduct in the world, the Guru-oriented, gurmukhs and mind oriented manmukhs are known sadhus and wicked ones respectively. Out of these two, the mongrels-apparently sadhus but internally thieves--are always in wavering state and, suffering for their ego, go astray. Such double-faced thieves, backbiters and cheats remain pale-faced due to their bewilderment in both the worlds. They are neither here nor there and, burdened with the load of delusions go on drowing in between and getting suffocated. Whether Muslim or the Hindu, the manmukh among the gurmukhs is the utter darkness. His head is always loaded with the comings and goings through transmigration of his soul.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਨ)

ਦੁਹੁ ਮਿਲਿ ਜੰਮੇ ਦੁਇ ਜਣੇ ਦੁਹੁ ਜਣਿਆਂ ਦੁਇ ਰਾਹ ਚਲਾਏ। ਹਿੰਦੂ ਆਖਨਿ ਰਾਮ ਰਾਮੁ ਮੁਸਲਮਾਣਾਂ ਨਾਉ ਖੁਦਾਏ। ਹਿੰਦੂ ਪੂਰਬਿ ਸਉਹਿਆਂ ਪਛਮਿ ਮੁਸਲਮਾਣੁ ਨਿਵਾਏ। ਗੰਗ ਬਨਾਰਸਿ ਹਿੰਦੂਆਂ ਮਕਾ ਮੁਸਲਮਾਣੁ ਮਨਾਏ। ਵੇਦ ਕਤੇਬਾਂ ਚਾਰਿ ਚਾਰਿ ਚਾਰ ਵਰਨ ਚਾਰਿ ਮਜਹਬ ਚਲਾਏ। ਪੰਜ ਤੜ ਦੋਵੈ ਜਣੇ ਪਉਣੁ ਪਾਣੀ ਬੈਸੰਤਰੁ ਛਾਏ। ਇਕਥਾਉਂ ਦੁਇ ਨਾਉਂ ਧਰਾਏ॥੨॥

### Pauri 2 (Hindū Musalamān)

Duhu mili jamme dui jane duhu janiān dui rāh chalāe. Hindū ākhani rām rām musalamānā nāu khudāe. Hindū pūrabi sauhiān pachham musalamānu nivāe. Gang Bunārasi hinduān Makā musalamānu manāe. Ved katebān chāri chāri chār varan chāri majahab chalāe. Pañj tat dovai jane pauņu pānī baisantaru chhāe. Ik thāun dui nāun dharāe.

### Pauri 2 (Hindu-Muslim)

Consequent to the confluence of male and female both (Hindu and Muslim) were born; but both initiated separate ways (sects). Hindus remember Rām-Rām and the Muslims named Him Khudā. Hindus perform their worship facing East and Muslims bow towards the West. Hindus adore Ganges and Banāras, whereas Muslims celebrate Mecca. They have four scriptures each-four Vedas and four Katebas. Hindus created four varnas (castes) and Muslims the four sects (Hanīfīs, Śāfīs, Mālikīs, and Hambalis). But in fact, the same air, water and fire exist in them all. The ultimate shelter for both is the same one; only they have given different names to it.

# ਪਉੜੀ ੩ (ਦੁਬਾਜਰੇ ਪੁਰ ਆਰਸੀ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

ਦੇਖਿ ਦੁਭਿਤੀ ਆਰਸੀ ਮਜਲਸ ਹਥੋਂ ਹਥੀ ਨਚੈ। ਦੁਖੋ ਦੁਖੁ ਦੁਬਾਜਰੀ ਘਰਿ ਘਰਿ ਫਿਰੈ ਪਰਾਈ ਖਚੈ। ਅਗੈ ਹੋਇ ਸੁਹਾਵਣੀ ਮੁਹਿ ਡਿਠੈ ਮਾਣਸ ਚਹਮਚੈ। ਪਿਛਹੁ ਦੇਖਿ ਡਰਾਵਣੀ ਇਕੋ ਮੁਹੁ ਦੁਹੁ ਜਿਨਸਿ ਵਿਰਚੈ। ਖੇਹਿ ਪਾਇ ਮੁਹੁ ਮਾਜੀਐ ਫਿਰਿ ਫਿਰਿ ਮੈਲੂ ਭਰੈ ਰੰਗਿ ਕਚੈ। ਧਰਮਰਾਇ ਜਮੁ ਇਕੁ ਹੈ ਧਰਮੁ ਅਧਰਮੁ ਨ ਭਰਮੁ ਪਰਚੈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਜਾਇ ਮਿਲੈ ਸਚੂ ਸਚੈ॥੩॥

### Pauri 3 (Dubājare pur ārasī dā drisaţānt)

Dekhi dubhiti ārasi majalas hatho hathi nachai.

Dukho dukhu dubājari ghari ghari phirai parāi khachai.

Agai hoi suhāvaṇi muhi ḍiṭhai māṇas chahamachai.

Pichhahu dekhi ḍarāvaṇi iko muhu duhu jinasi virachai.

Khehi pāi muhu māñjiai phiri phiri mailu bharai raṅgi kachai.

Dharamrāi jamu iku hai dharamu adharamu na bharamu parachai.

Gurmukhi jāi milai sachu sachai.

### Pauri 3 (Example of double-talker and the double-faced mirror)

Double-faced i.e. uneven mirror moves hand to hand in the assembly (because nobody likes it). Similarly a double-talker like a prostitute engrossed in other's homes moves from door to door. At first she looks pretty and men are pleased to see her face but later she is found to be dreadful because her single face possesses two images. Even cleaned with ashes, such double-faced mirror becomes filthy again. *Yama*, the Lord of dharma is one; he accepts dharma but does not get pleased by the delusions of wickedness. Truthful *gurmukhs* ultimately attain the truth.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਪ੍ਰਧਾਨ ਹੈ)

ਵੁਣੈ ਜੁਲਾਹਾ ਤੰਦੁ ਗੰਢਿ ਇਕੁ ਸੂਤੁ ਕਰਿ ਤਾਣਾ ਵਾਣਾ। ਦਰਜੀ ਪਾੜਿ ਵਿਗਾੜਦਾ ਪਾਟਾ ਮੁਲ ਨ ਲਹੈ ਵਿਕਾਣਾ। ਕਤਰਣਿ ਕਤਰੈ ਕਤਰਣੀ ਹੋਇ ਦੁਮੂਹੀ ਚੜ੍ਹਦੀ ਸਾਣਾ। ਸੂਈ ਸੀਵੈ ਜੋੜਿ ਕੈ ਵਿਛੁੜਿਆਂ ਕਰਿ ਮੇਲਿ ਮਿਲਾਣਾ। ਸਾਹਿਬੁ ਇਕੋ ਰਾਹਿ ਦੁਇ ਜਗ ਵਿਚਿ ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਣਾ। ਗੁਰਸਿਖੀ ਪਰਧਾਨੁ ਹੈ ਪੀਰ ਮੁਰੀਦੀ ਹੈ ਪਰਵਾਣਾ। ਦੁਖੀ ਦੁਬਾਜਰਿਆਂ ਹੈਰਾਣਾ॥੪॥

### Paurī 4 (Gursikh pradhān hai)

Vuṇai julāhā tandu gaṇḍhi iku sūtu kari tāṇā vāṇā. Darajī pāṇi vigāṇadā pāṭā mul na lahai vikāṇā. Kataraṇi kataraṇi hoi dumūhī chaṇhadī sāṇā. Sūī sīvai joṇi kai vichhuṇiān kari meli milāṇā. Sāhibu iko rāhi dui jag vichi hindū musalamāṇā. Gursikhī paradhānu hai pīr murīdī hai paravāṇā. Dukhī dubājariān hairāṇā.

### Pauri 4 (Sikh of the Guru is superior)

By tying the threads, weaver weaves huge warp and weft with a single yarn. Tailor tears and spoils cloth and torn cloth cannot be sold. His double-blade honed scissors cuts the cloth. On the other hand, his needle stiches and the separated pieces are thus reunited. That Lord is one but different ways have been created by Hindus and Muslims. The path of Sikhism is superior to both because it accepts an intimate relation between the Guru and the Sikh. The double-minded are always perplexed and thus they suffer.

# ਪਉੜੀ ੫ (ਦੁਬਾਜਰੇ ਪੁਰ ਚਰਖੇ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

ਜਿਉ ਚਰਖਾ ਅਠਖੰਭੀਆਂ ਦੁਹਿ ਲਠੀ ਦੇ ਮੰਝਿ ਮੰਝੇਰੂ। ਦੁਇ ਸਿਰਿ ਧਰਿ ਦੁਹੁ ਖੁੰਢ ਵਿਚਿ ਸਿਰ ਗਿਰਦਾਨ ਫਿਰੈ ਲਖਫੇਰੂ। ਬਾਇੜ ਪਾਇ ਪਲੇਟੀਐ ਮਾਲ੍ਹ ਵਟਾਇ ਪਾਇਆ ਘਟ ਘੇਰੂ। ਦੁਹੁ ਚਰਮਖ ਵਿਚਿ ਤ੍ਰਕੁਲਾ ਕਤਨਿ ਕੁੜੀਆਂ ਚਿੜੀਆਂ ਹੇਰੂ। ਤ੍ਰਿੰਞਣਿ ਬਹਿ ਉਠ ਜਾਂਦੀਆਂ ਜਿਉ ਬਿਰਖਹੁ ਉਡਿ ਜਾਨਿ ਪੰਖੇਰੂ। ਓੜਿ ਨਿਬਾਹੂ ਨਾ ਥੀਐ ਕਚਾ ਰੰਗੁ ਰੰਗਾਇਆ ਗੇਰੂ। ਘੁੰਮਿ ਘੁਮੰਦੀ ਛਾਉ ਘਵੇਰੁ॥ਪ॥

### Pauri 5 (Dubājare pur charakhe dā drisaţānt)

Jiu charakhā athakhambhīā duhi lathī de mañjhi mañjherū. Dui siri dhari duhu khuṇḍh vichi sir giradān phirai lakh pherū. Bāir pāi paletīai mālh vaṭāi pāiā ghat gherū. Duhu charamakh vichi trakulā katani kuriān chiriān herū. Triññaṇi bahi uṭh jāndiān jiu birakhahu uḍi jāni paṅkherū. Oṛi nibāhū nā thiai kachā raṅgu raṅgāiā gerū. Ghummi ghummandī chhāu ghaverū.

### Pauri 5 (The-double-talter compared with the spinningwheel)

The eight board spinningwheel moves between two upright posts. Both ends of its axle are thrust in the holes in the middle of two post and on the force of its neck the wheel is turned innumerable times. The two sides are secured by a fastening cord and a string belt encircles the wheel and the spindle. Two pieces of leather hold the spindle around which the girls spin sitting in groups. Sometimes they would suddenly stop spinning and leave as birds fly from the tree (the double-minded person is also like these girls or birds and changes his mind abruptly). Ochre colour which is temporary one, does not give company up to the last i.e. it fades away after sometime. The double-minded person (also) is like a moving shadow which does not stick to one place.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਦੂਜਾਬਰਾ ਤੇ ਵਿਭਚਾਰਣਿ ਇਸਤਰੀ)

ਸਾਹੁਰੁ ਪੀਹਰੁ ਪਲਰੈ ਹੋਇ ਨਿਲਜ ਨ ਲਜਾ ਧੋਵੈ। ਰਾਵੈ ਜਾਰੁ ਭਤਾਰੁ ਤਜਿ ਖਿੰਜੋਤਾਣਿ ਖੁਸੀ ਕਿਉ ਹੋਵੇ। ਸਮਝਾਈ ਨਾ ਸਮਝਈ ਮਰਣੇ ਪਰਣੇ ਲੋਕੁ ਵਿਗੋਵੈ। ਧਿਰਿ ਧਿਰਿ ਮਿਲਦੇ ਮੇਹਣੇ ਹੁਇ ਸਰਮਿੰਦੀ ਅੰਝੂ ਰੋਵੈ। ਪਾਪ ਕਮਾਣੇ ਪਕੜੀਐ ਹਾਣਿ ਕਾਣਿ ਦੀਬਾਣਿ ਖੜੋਵੈ। ਮਰੈ ਨ ਜੀਵੈ ਦੁਖ ਸਹੈ ਰਹੈ ਨ ਘਰਿ ਵਿਚਿ ਪਰ ਘਰ ਜੋਵੈ। ਦਿਬਧਾ ਅੳਗਣ ਹਾਰ ਪਰੋਵੈ॥੬॥

### Pauri 6 (Dubājarā te vibhachāraņi isatari)

Sāhuru pīharu palarai hoi nilaj na lajā dhovai.
Rāvai jāru bhatāru taji khiñjotāņī khusī kiu hovai.
Samajhāī na samajhaī maraņe paraņe loku vigovai.
Dhiri dhiri milade mehaņe hui saramindī anjhu rovai.
Pāp kamāņe pakarīai hāņi kāņi dībāņi kharovai.
Marai na jīvai dukh sahai rahai na ghari vichi par ghar jovai.
Dubidhā auguņ hāru parovai.

### Pauri 6 (The fickle-minded and the adulteress woman)

Abandoning both the families of father and father-in-laws, the shameless woman cares not for modesty and does not wish to wash away her immoral reputation. Deserting her husband, if she enjoys the company of her paramour, how can she, moving in different lustful directions, be happy? No advice prevails upon her and she is despised at all social gatherings of mourning and rejoicing. She weeps in contrition because she is disdaifully reproached at every door. For her sins, she is arrested and punished by the court where she loses every iota of honour that she had. She is miserable because now she is neither dead nor alive; she still looks for another house to ruin because she does not like to live in her own home. Similarly doubt or double-mindedness weaves for it the garland of vices.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਦ੍ਰੈਤ ਤੇ ਸਿੱਖ)

ਜਿਉ ਬੇਸੀਵੈ ਥੇਹੁ ਕਰਿ ਪਛੋਤਾਵੈ ਸੁਖਿ ਨਾ ਵਸੈ। ਚੜਿ ਚੜਿ ਲੜਦੇ ਭੂਮੀਏ ਧਾੜਾ ਪੇੜਾ ਖਸਣ ਖਸੈ। ਦੂਹ ਨਾਰੀ ਦਾ ਵਲਹਾ ਦੂਹੁ ਮੁਣਸਾ ਦੀ ਨਾਰਿ ਵਿਣਸੈ। ਹੁਇ ਉਜਾੜਾ ਖੇਤੀਐ ਦੂਹਿ ਹਾਕਮ ਦੁਇ ਹੁਕਮੁ ਖੁਣਸੈ। ਦੁਖ ਦੁਇ ਚਿੰਤਾ ਰਾਤਿ ਦਿਹੁ ਘਰੁ ਛਿਜੈ ਵੈਰਾਇਣੁ ਹਸੈ। ਦੂਹੁ ਖੁੰਢਾਂ ਵਿਚਿ ਰਖਿ ਸਿਰੁ ਵਸਦੀ ਵਸੈ ਨ ਨਸਦੀ ਨਸੈ। ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਭੁਇਅੰਗਮੁ ਡਸੈ॥੭॥

### Pauri 7 (Dvait te Sikh)

Jiu besivai thehu kari pachhotāvai sukhi nā vasai.
Chari chari larade bhūmie dhārā perā khasan khasai.
Duh nāri dā valahā duhu muṇasā dī nari viṇasai.
Hui ujārā khetiai duhi hākam dui hukamu khuṇasai.
Dukh dui chintā rāti dihu gharu chhijai vairāiņu hasai.
Duhu khuṇḍhā vichi rakhi siru vasadī vasai na nasadi nasai.
Dūjā bhāu bhuiangamu ḍasai.

### Pauri 7 (Sense of duality and Sikh)

Inhabiting in other's lands brings repentence and takes away happiness; daily the land lords quarrel, loot and extort. Husband of two women and the wife of two husbands are bound to perish; tillage under the orders of two mutually antagonist masters would go waste. Where suffering and anxiety dwell day and night i.e. all the time, that house gets destroyed and the neighbourhood women laugh derisively. If one gets one's head stuck in two cavities, one can neither stay nor run away. Likewise, the sense of duality is a virtual snake-bite.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਮਨਮੁਖ ਤੇ ਸਰਪ)

ਦੁਖੀਆ ਦੁਸਟੁ ਦੁਬਾਜਰਾ ਸਪੁ ਦੁਮੂਹਾ ਬੁਰਾ ਬੁਰਿਆਈ। ਸਭ ਦੂੰ ਮੰਦੀ ਸਪ ਜੋਨਿ ਸਪਾਂ ਵਿਚਿ ਕੁਜਾਤਿ ਕੁਭਾਈ। ਕੋੜੀ ਹੋਆ ਗੋਪਿ ਗੁਰ ਨਿਗੁਰੇ ਤੰਤੁ ਨ ਮੰਤੁ ਸੁਖਾਈ। ਕੋੜੀ ਹੋਵੈ ਲੜੈ ਜਿਸ ਵਿਗੜ ਰੂਪਿ ਹੋਇ ਮਰਿ ਸਹਮਾਈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਨਮੁਖਿ ਬਾਹਰਾ ਲਾਤੋਂ ਲਾਵਾ ਲਾਇ ਬੁਝਾਈ। ਤਿਸੁ ਵਿਹੁ ਵਾਤਿ ਕੁਲਾਤਿ ਮਨਿ ਅੰਦਰਿ ਗਣਤੀ ਤਾਤਿ ਪਰਾਈ। ਸਿਰ ਚਿਥੈ ਵਿਹੁ ਬਾਣਿ ਨ ਜਾਈ॥੮॥

### Pauri 8 (Manmukh te sarap)

Dukhiā dusaţu dubājarā sapu dumūhā burā buriāi. Sabh dūn mandī sap joni sapān vichi kujāti kubhāī. Koṇī hoā gopi gur nigure tantu na mant sukhāī. Koṇī hovai laṇai jis vigaṇ rūpi hoi mari sahamāī. Gurmukhi manmukhi bāharā lāto lāvā lāi bujhāī. Tisu vihu vāti kulāti mani andari gaṇatī tāti parāī. Sir chithai vihu bāṇi na jāī.

### Pauri'8 (Manmukh and a snake)

The wicked and unhappy is the betrayer who is like two headed snake which is also undesirable. Snake's is the worst species and out of that also the two-headed snake is a bad and wicked variety. Its master remains unknown and on this unprincipled creature no *mantra* works. Any one whom it bites becomes leper. His face is deformed and he dies of its fear. *Manmukh*, the mind-oriented one does not accept the advice of *gurmukhs* and creates quarrel here and there. His speech is poisonous and in his mind are cherished sordid plans and jealousies. His poisonous habit does not go even when his head is crushed.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਵੇਸਵਾ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

ਜਿਉ ਬਹੁ ਮਿਤੀ ਵੇਸੁਆ ਛਡੈ ਖਸਮੁ ਨਿਖਸਮੀ ਹੋਈ। ਪੁਤੁ ਜਣੇ ਜੇ ਵੇਸੁਆ ਨਾਨਕਿ ਦਾਦਕਿ ਨਾਉਂ ਨ ਕੋਈ। ਨਰਕਿ ਸਵਾਰਿ ਸੀਗਾਰਿਆ ਰਾਗ ਰੰਗ ਛਲਿ ਛਲੈ ਛਲੋਈ। ਘੰਡਾਹੇੜੁ ਅਹੇੜੀਆਂ ਮਾਣਸ ਮਿਰਗ ਵਿਣਾਹੁ ਸਥੋਈ। ਏਥੈ ਮਰੈ ਹਰਾਮ ਹੋਇ ਅਗੈ ਦਰਗਹ ਮਿਲੈ ਨ ਢੋਈ। ਦੁਖੀਆ ਦੁਸਟੁ ਦੁਬਾਜਰਾ ਜਾਣ ਰੁਪਈਆ ਮੇਖੀ ਸੋਈ। ਵਿਗੜੈ ਆਪਿਵਿਗਾੜੈ ਲੋਈ॥੯॥

### Pauri 9 (Vesavā dā drisaţānt)

Jiu bahu miti vesuā chhadai khasamu nikhasamī hoi. Putu jaņe je vesuā nānaki dādaki nāun na koi. Naraki savāri sīgāriā rāg rang chhali chhalai chhaloi. Ghaṇḍāheṇu aheṇiān māṇas mirag viṇāhu sathoi. Ethai marai harām hoi agai daragah milai na ḍhoi. Dukhiā dusaṭu dubājarā jāṇ rupaiā mekhī soi. Vigaṇai āpi vigāṇai loi.

### Pauri 9 (Example of a prostitute)

A prostitute having many lovers leaves her husband and thus becomes unclaimed masterless. If she gives birth to a son, he carries no maternal or paternal name with him. She is a decorated and ornamental hell which deceives people by loving apparent charm and grace. As the hunter's pipe attractes the deer, so do the songs of a prostitute allure men to their destruction. Here in this world she dies an evil death and hereafter obtains no enterance into God's court. Similar to her, who adheres not to one person, the double-talker cunningly following two religious masters is always unhappy and like a fake rupee is exposed at the counter. Ruined himself he ruins others.

الأرامية أوجات

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਦੂਬਾਜਾਰਾ)

ਵਣਿ ਵਣਿ ਕਾਉਂ ਨ ਸੋਹਈ ਖਰਾ ਸਿਆਣਾ ਹੋਇ ਵਿਗੁਤਾ। ਚੁਤੜਿ ਮਿਟੀ ਜਿਸੂ ਲਗੈ ਜਾਣੈ ਖਸਮ ਕੁਮ੍ਹਾਰਾਂ ਕੁਤਾ। ਬਾਬਾਣੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ ਘਰਿ ਘਰਿ ਬਹਿ ਬਹਿ ਕਰਨਿ ਕੁਪੁਤਾ। ਆਗੂ ਹੋਇ ਮੁਹਾਇਦਾ ਸਾਥੁ ਛਡਿ ਚਉਰਾਹੇ ਸੁਤਾ। ਜੰਮੀ ਸਾਖ ਉਜਾੜਦਾ ਗਲਿਆਂ ਸੇਤੀ ਮੇਂਹੁ ਕੁਰੁਤਾ। ਦੁਖੀਆ ਦੁਸਟੁ ਦੁਬਜਰਾ ਖਟਰੁ ਬਲਦੁ ਜਿਵੈ ਹਲਿ ਜੁਤਾ। ਡਮਿਡਮਿਸਨੁ ਉਜਾੜੀ ਮੁਤਾ॥੧੦॥

### Pauri 10 (Dubājarā)

Vaņi vaņi kāun na sohai kharā siāņā hoi vigutā.
Chutari miţī jisu lagai jāṇai khasam kumhārān kutā.
Bābāṇīāṇ kahāṇīāṇ ghari ghari bahi bahi karani kuputā.
Āgū hoi muhāidā sāthu chhaḍi chaurāhe sutā.
Jammī sākh ujāṇadā galiān setī menhu kurutā.
Dukhīā dusaṭu dubājarā khaṭaru baladu jivai hali jutā.
Pami ḍami sānu ujāṇī mutā.

### Pauri 10 (The dual-natured)

For crow wandering from forest to forest is no merit though it considers itself very clever. Dog having mud spots on the buttocks is at once recognised as a potter's pet. Unworthy sons tell everywhere about the feats of forefathers (but do nothing themselves). A leader who goes to sleep at the crossroads, gets his companions robbed (of their belongings). Unseasonal rain and hail destroy the well rooted crop. The suffering double talker is similar to a stubborn plaughing ox (who always gets whipped). Ultimately such an ox is branded and abandoned in desolate places.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਦੁਬਾਜਰਾ ਦੁਖੀਆ ਹੈ)

ਦੁਖੀਆ ਦੁਸਟੁ ਦੁਬਾਜਰਾ ਤਾਮੇ ਰੰਗਹੁ ਕੈਹਾਂ ਹੋਵੈ। ਬਾਹਰੁ ਦਿਸੈ ਉਜਲਾ ਅੰਦਰਿ ਮਸੁ ਨ ਧੋਪੈ ਧੋਵੈ। ਸੰਨੀ ਜਾਣੁ ਲੁਹਾਰ ਦੀ ਹੋਇ ਦੁਮੂਹੀਂ ਕੁਸੰਗ ਵਿਗੋਵੈ। ਖਣੁ ਤਤੀ ਆਰਣਿ ਵੜੈ ਖਣੁ ਠੰਢੀ ਜਲੁ ਅੰਦਰਿ ਟੋਵੈ। ਤੁਮਾ ਦਿਸੇ ਸੋਹਣਾ ਚਿਤ੍ਰਮਿਤਾਲਾ ਵਿਸੁ ਵਿਲੋਵੈ। ਸਾਉ ਨ ਕਉੜਾ ਸਹਿ ਸਕੈ ਜੀਭੈ ਛਾਲੈ ਅੰਝੂ ਰੋਵੈ। ਕਲੀ ਕਨੇਰ ਨ ਹਾਰਿ ਪਰੋਵੈ॥੧੧॥

### Paurī 11 (Dubājarā dukhīā hai)

Dukhiā dusaţu dubājarā tāme rangahu kaihān hovai. Bāhar disai ujalā andari masu na dhopai dhovai. Sannī jāņu luhār dī hoi dumūhīn kusang vigovai. Khaņu tatī āraņi vaṇai khaņu ṭhaṇḍhī jalu andari ṭovai. Tumā dise sohaṇā chitramitālā visu vilovai. Sāu na kauṇā sahi sakai jibhai chhālai añjhū rovai. Kalī kaner na hāri parovai.

### Pauri 11 (Double talker is sorrowful)

The evil double-talker is copper which looks like bronze. Apparently, the bronze looks bright but even persisting washing cannot clean its inner blackness. The pliers of blacksmith is double mouthed but being in the bad company (of the blacksmith) it destroys itself. It goes in the hot furnance and the next moment it is put in cold water. The colocynth gives a beautiful, piebald look but inside it remains poison. Its bitter taste cannot be tolerated; it blisters the tongue and causes tears to trickle. No garland is prepared of the oleander buds (for their being devoid of fragrance).

# ਪਉੜੀ ੧੨ (ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਹਾਰ ਦਿਵਾਉਂਦਾ ਹੈ)

ਦੁਖੀ ਦੁਸਟੁ ਦੁਬਾਜਰਾ ਸੁਤਰ ਮੁਰਗੁ ਹੋਇ ਕੰਮਿ ਨ ਆਵੈ। ਉਡਣਿ ਉਡੈ ਨ ਲਦੀਐ ਪੁਰਸੁਸ ਹੋਈ ਆਪੁ ਲਖਾਵੈ। ਹਸਤੀ ਦੰਦ ਵਖਾਣੀਅਨਿ ਹੋਰੁ ਦਿਖਾਲੈ ਹੋਰਤੁ ਖਾਵੈ। ਬਕਰੀਆਂ ਨੋਂ ਚਾਰ ਥਣੁ ਦੁਇ ਗਲ ਵਿਚਿ ਦੁਇ ਲੇਵੈ ਲਾਵੈ। ਇਕਨੀ ਦੁਧੁ ਸਮਾਵਦਾ ਇਕ ਠਗਾਊ ਠਗਿ ਠਗਾਵੈ। ਮੋਰਾਂ ਅਖੀ ਚਾਰਿ ਚਾਰਿ ਉਇ ਦੇਖਨਿ ਓਨੀ ਦਿਸਿ ਨ ਆਵੈ। ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਕੁਦਾਉ ਹਰਾਵੈ॥੧੨॥

### Pauri 12 (Dūjā bhāu hār divāundā hai)

Dukhi dusaţu dubājarā sutar muragu hoi kammi na āvai. Udaņi udai na ladīai purasus hoi āpu lakhāvai. Hasatī dand vikhāṇīaṇi horu dikhālai horatu khāvai. Bakarīān no chār thaņu dui gali vichi dui levai lāvai. Ikanī dudhu samāvadā ik ṭhagāū ṭhagi ṭhagāvai. Morān akhī chāri chāri ui dekhani onī disi na āvai. Dūjā bhāu kudāu harāvai.

# Pauri 12 (Sense of duality brings defeat)

The evil person who is double-talker is always unhappy and is useless like an ostrich. An ostrich can neither fly nor can be laden, but it strutts ostentatiously. The elephant has one set of teeth for display and another for eating. Goats have four teats, two on their necks and two attached to their udders. The latter contain milk, the former deceive those who expect milk from them. Peacocks have four eyes through which they behold but others know nothing about them. So turning one's attention to two masters (religions) leads to disastrous failure.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਦ੍ਵੈਤ ਤੋਂ ਸਾੜਾ)

ਦੰਮਲੁ ਵਜੈ ਦੁਹੁ ਧਿਰੀ ਖਾਇ ਤਮਾਚੇ ਬੰਧਨਿ ਜੜਿਆ। ਵਜਨਿ ਰਾਗ ਰਬਾਬ ਵਿਚਿ ਕੰਨ ਮਰੋੜੀ ਫਿਰਿ ਫਿਰਿ ਫੜਿਆ। ਖਾਨ ਮਜੀਰੇ ਟਕਰਾਂ ਸਿਰਿ ਤਨ ਭੰਨਿ ਮਰਦੇ ਕਰਿ ਧੜਿਆ। ਖਾਲੀ ਵਜੈ ਵੰਝੁਲੀ ਦੇ ਸੂਲਾਕ ਨ ਅੰਦਰਿ ਵੜਿਆ। ਸੁਇਨੇ ਕਲਸੁ ਸਵਾਰੀਐ ਭੰਨਾ ਘੜਾ ਨ ਜਾਈ ਘੜਿਆ। ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਸੜਾਣੈ ਸੜਿਆ॥੧੩॥

### Pauri 13 (Dvait to sārā)

Dammalu vajai duhu dhiri khāi tamāche bandhani jaṇiā. Vajani rāg rabāb vichi kann maroṇi phiri phiri phaṇiā. Khān majire ṭakarān siri tan bhanni marade kar dhaṇiā. Khāli vajai vañjhuli de sūlāk na andari vaṇiā. Suine kalasu savārīai bhannā ghaṇā na jāī ghaṇiā. Dūjā bhāu saṇāṇai saṇiā.

### Pauri 13 (The duality scorches one and all)

Two-faced drum roped all around is beaten from both the sides. Musical measures are played on rebeck but time and again its pegs are twisted. Cymbals being paired strike each other and smash their heads and bodies. The flute when empty from inside definitely chimes but when any other object enters into it (i.e. when duality enters it) an iron rod is pushed in it to clear it (it is put to trouble). The golden vessel is got repaired but broken mud-pitcher is not formed again. Engrossed in duality the individual putrefies and is scorched for ever.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਦੁਬਾਜਰਾ ਸੁਧਰਦਾ ਨਹੀਂ)

ਦੁਖੀਆ ਦੁਸਟੁ ਦੁਬਾਜਰਾ ਬਗੁਲ ਸਮਾਧਿ ਰਹੈ ਇਕ ਟੰਗਾ। ਬਜਰ ਪਾਪ ਨ ਉਤਰਨਿ ਘੁਟਿ ਘੁਟਿ ਜੀਆਂ ਖਾਇ ਵਿਚਿ ਗੰਗਾ। ਤੀਰਥ ਨਾਵੈ ਤੂੰਬੜੀ ਤਰਿ ਤਰਿ ਤਨੁ ਧੋਵੇ ਕਰਿ ਨੰਗਾ। ਮਨ ਵਿਚਿ ਵਸੈ ਕਾਲਕੂਟੁ ਭਰਮੁ ਨ ਉਤਰੈ ਕਰਮੁ ਕੁਢੰਗਾ। ਵਰਮੀ ਮਾਰੀ ਨਾ ਮਰੈ ਬੈਠਾ ਜਾਇ ਪਤਾਲਿ ਭੁਇਅੰਗਾ। ਹਸਤੀ ਨੀਰਿ ਨਵਾਲੀਐ ਨਿਕਲਿ ਖੇਹ ਉਡਾਏ ਅੰਗਾ। ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਸੁਆਓ ਨ ਚੰਗਾ॥੧੪॥

# Pauri 14 (Dubājarā sudharadhā nahin)

Dukhiā dusaţu dubājarā bagul samādhi rahai ik ṭaṅgā.
Bajar pāp na utarani ghuţi ghuţi jiān khāi vichi Gaṅgā.
Tīrath nāvai tūmbarī tari tari tanu dhovai kari naṅgā.
Man vichi vasai kālakūţu bharam na utarai karamu kuḍhaṅgā.
Varamī mārī na marai baiṭḥā jai patāli bhuiaṅgā.
Hasatī nīri navālīai nikali kheh uḍāe aṅgā.
Dūjā bhāu suāo na chaṅgā.

# Pauri 14 (Dual-minded never improves)

An evil and dual-minded person suffers like the crane standing on one leg. Standing in Ganges, it strangulates creatures to eat them and its sins are never washed out. Colocynth may swim naked and bath at one pilgrimage centre after another, but its action are so crooked that the poison in its heart never goes. Beating the hole of a snake does not kill it, for it remains (safe) in the nether world. The elephant coming out of water after a bath, again blows dust around its limbs. The sense of duality is not at all a good sense.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਦੁਬਾਜਰੇ ਦਾ ਅੰਤ)

ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਦੁਬਾਜਰਾ ਮਨ ਪਾਟੈ ਖਰਬਾੜੂ ਖੀਰਾ। ਅਗਹੁ ਮਿਠਾ ਹੋਇ ਮਿਲੈ ਪਿਛਹੁ ਕਉੜਾ ਦੋਖੁ ਸਰੀਰਾ। ਜਿਉ ਬਹੁ ਮਿਤਾ ਕਵਲ ਫੁਲੁ ਬਹੁ ਰੰਗੀ ਬੰਨ੍ਹਿ ਪਿੰਡੁ ਅਹੀਰਾ। ਹਰਿਆ ਤਿਲੁ ਬੂਆੜ ਜਿਉ ਕਲੀ ਕਨੇਰ ਦੁਰੰਗ ਨ ਧੀਰਾ। ਜੇ ਸਉ ਹਥਾ ਨੜੁ ਵਧੈ ਅੰਦਰੁ ਖਾਲੀ ਵਾਜੁ ਨਫੀਰਾ। ਚੰਨਣ ਵਾਸ ਨ ਬੋਹੀਅਨਿ ਖਹਿ ਖਹਿ ਵਾਸ ਜਲਨਿ ਬੇਪੀਰਾ। ਜਮ ਦਰ ਚੋਟਾ ਸਹਾ ਵਹੀਰਾ॥ ਪ॥

### Pauri 15 (Dubājare dā ant)

Dūja bhāu dubājarā man pāṭai kharabāṇū khīrā.
Agahu miṭhā hoi milai pichhahu kauṇā dokhu sarīrā.
Jiu bahu mitā kaval phulu bahu raṅgī banhi piṇḍu ahīrā.
Hariā tilu buāṇ jiu kalī kaner duraṅg na dhīrā.
Je sau hathā naṇu vadhai andari khālī vāju naphīrā.
Chananaṇ vās na bohīani khahi khahi vāṅs jalani bepīrā.
Jam dar chotā sahā vahīrā.

### Pauri 15 (The end of the dual-minded)

Mind of the dual-faced is like useless sour milk. On drinking it at first it tastes sweet but then its taste is bitter and it makes body diseased. The double talker is that black bee which is friend of flowers but like fools supposes those flowers to be its permanent home. Green but internally hallo sesame seed and the oleander bud have neither true beauty and colour nor any sensible person considers them of any use. If reed grows up to the lenght of hundred hands even then it remains hollow internally producing noisy sound. Despite their juxtaposition with sandal wood tree bamboos donot become fragrant, and destroy themselves by their mutual friction. Such person at the door of Yama, the god of death, bear many a stroke of his rod.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਦੁਬਾਜਰੇ ਦੀ ਨਿੰਮ੍ਰਤਾ ਵੀ ਬੁਰੀ ਹੈ)

ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਦੁਬਾਜਰਾ ਬਧਾ ਕਰੈ ਸਲਾਮੁ ਨ ਭਾਵੈ। ਢੀਂਗ ਜੁਹਾਰੀ ਢੀਂਗੁਲੀ ਗਲਿ ਬਧੇ ਓਹੁ ਸੀਸੁ ਨਿਵਾਵੈ। ਗਲਿ ਬਧੈ ਜਿਉ ਨਿਕਲੈ ਖੂਹਰੁ ਪਾਣੀ ਉਪਰਿ ਆਵੈ। ਬਧਾ ਚਟੀ ਜੋ ਭਰੈ ਨਾ ਗੁਣ ਨਾ ਉਪਕਾਰੁ ਚੜ੍ਹਾਵੈ। ਨਿਵੈ ਕਮਾਣ ਦੁਬਾਜਰੀ ਜਿਹ ਫੜਿਦੇ ਇਕ ਸੀਸ ਸਹਾਵੈ। ਨਿਵੈ ਅਹੇੜੀ ਮਿਰਗੁ ਦੇਖਿ ਕਰੈ ਵਿਸਾਹ ਧ੍ਰੋਹੁ ਸਰੁ ਲਾਵੈ। ਅਪਰਾਧੀ ਅਪਰਾਧੁ ਕਮਾਵੈ॥੧੬॥

### Pauri 16 (Dubājare di nimmratā vi buri hai)

Dūjā bhāu dubājarā badhā karai salāmu na bhāvai. Phīng juhārī dhīngulī gali badhe ohu sīsu nivāvai. Gali badhai jiu nikalai khūhahu pāṇī upari āvai. Badhā chaṭī jo bharai na guṇ nā upakāru chaṛhāvai. Nivai kamāṇ dubājarī jih phaṛide ik sīs sahāvai. Nivai aherī miragu dekhi karai visāh dhrohu saru lāvai. Aparādhī aparādhu kamāvai.

# Pauri 16 (Even the humility of a double talker is evil)

The double-talker salutes bound by his compulsions, yet his posture is disliked. *Dhinghali*, a contraption to draw water from a pit or well comprising a wooden pole, bows only when a stone (as a counterweight) is tied to it. On the other hand leather bag when tied only, brings out water from the well. Working under some complusion is neither a merit nor a benevolence. The two ended bow with an arrow on it, bends when pulled, but immediately on release, the arrow discharged strikes the head of someone. Similarly, the hunter also bows on the sight of a deer and treacherously kills it with his arrow. The criminal, thus, goes on committing crimes.

# ਪਉੜੀ 17 (ਦੁਬਾਜਰਾ ਆਪੇ ਨਹੀਂ ਨਿਉਂਦਾ)

ਨਿਵੈ ਨ ਤੀਰ ਦੁਬਾਜਰਾ ਗਾਡੀ ਖੰਭ ਮੁਖੀ ਮੁਹਿ ਲਾਏ। ਨਿਵੈ ਨ ਨੇਜਾ ਦੁਮੁਹਾ ਰਣ ਵਿਚਿ ਉਚਾ ਆਪੁ ਗਣਾਏ। ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਦਾ ਜਬਰ ਜੰਗੁ ਨਿਵੈ ਨ ਫੁਟੈ ਕੋਟ ਢਹਾਏ। ਨਿਵੈ ਨ ਖੰਡਾ ਸਾਰ ਦਾ ਹੋਇ ਦੁਧਾਰਾ ਖੂਨ ਕਰਾਏ। ਨਿਵੈ ਨ ਸੂਲੀ ਘੇਰਣੀ ਕਰਿ ਅਸਵਾਰ ਫਾਹੇ ਦਿਵਾਏ। ਨਿਵਣਿ ਨ ਸੀਖਾਂ ਸਖਤ ਹੋਇ ਮਾਸੁ ਪਰੋਇ ਕਬਾਬੁ ਭੁਨਾਏ। ਜਿਉਂ ਕਰਿ ਆਰਾ ਰੁਖੁ ਤਛਾਏ॥੧੭॥

### Paurī 17 (Dubājarā āpe nahīn niundā)

Nivai na tir dubājarā gāḍi khambh mukhi muhi lāe.
Nivai na nejā dumuhā raṇ vichi uchā āpu gaṇāe.
Asaṭ dhātu dā jabar jaṅgu nivai na phuṭai koṭ ḍhahāe.
Nivai na khaṇḍā sār dā hoi dudhārā khūn karāe.
Nivai na sūlī gheraṇī kari asavār phāhe divāe.
Nivaṇi na sīkhāṅ sakhat hoi māsu paroi kabāb bhunāe.
Jiun kari ārā rukhu tachhāe.

# Pauri 17 (Double-talker does not bow of his own)

The double-headed arrow with tip at its head and feathers at the tail does not bend. Double-faced spear also never bows and in the war gets itself arrogantly noticed. Cannon made of eight metals neither bends nor explodes but demolishes the fort. Double-edged sword of steel does not break and kills with both edges. The encircling noose does not bow but ensnares many a horse-rider. Iron rod being hard does not bend but meat pieces stringed on it are roasted. Likewise, the straight saw cuts the trees.

# ਪਉੜੀ ੧੮ (ਦੁਬਾਜਰਾ ਦੁਖਦਾਈ)

ਅਕੁ ਧਤੂਰਾ ਝਟੁਲਾ ਨੀਵਾ ਹੋਇ ਨ ਦੁਬਿਧਾ ਖੋਈ। ਫੁਲਿ ਫੁਲਿ ਫੁਲੇ ਦੁਬਾਜਰੇ ਬਿਖ਼ ਫਲ ਫਲਿ ਫਲਿ ਮੰਦੀ ਸੋਈ। ਪੀਐ ਨ ਕੋਈ ਅਕੁ ਦੁਧੁ ਪੀਤੇ ਮਰੀਐ ਦੁਧੁ ਨ ਹੋਈ। ਖਖੜੀਆਂ ਵਿਚਿ ਬੁਢੀਆਂ ਫਟਿ ਫਟਿ ਛੁਟਿ ਛੁਟਿ ਉਡਨਿ ਓਈ। ਚਿਤਮਿਤਾਲਾ ਅਕ ਤਿਡੁ ਮਿਲੈ ਦੁਬਾਜਰਿਆਂ ਕਿਉ ਢੋਈ। ਖਾਇ ਧਤੂਰਾ ਬਰਲੀਐ ਕਖ ਚੁਣਿੰਦਾ ਵਤੇ ਲੋਈ। ਕਉੜੀ ਰਤਕ ਜੇਲ ਪਰੋਈ॥੧੮॥

### Paurī 18 (Dubājarā dukhadāi)

Aku dhatūrā jhatulā nīvā hoi na dubidhā khoī.
Phuli phuli phule dubājare bikhu phal phali phali mandī soī.
Pīai na koī aku dudhu pīte marīai dudhu na hoī.
Khakharīān vichi buḍhīān phaṭi phaṭi chhuṭi chhuṭi uḍani oī.
Chitamitālā ak tiḍu milai dubājariān kiu ḍhoī.
Khāi dhatūrā baralīai kakh chuṇindā vatai loī.
Kaurī ratak jel paroī.

# Pauri 18 (Double cross is painfull)

The akk, a poisonous plant of sandy region and thorn-apple though with branches lowered, yet do not discard their dubiety. The hybrid plants apparently look blossommed but they have poisonous flowers and fruits which make them ill-reputed. Drinking akk-milk, man dies. How could such secretion be called milk? Out of their parts cotton-like pieces burst out and fly about. Akkhoppers are also piebald; they too like the double-minded, are nowhere sheltered. Eating thornapple man goes mad and people see him gathering straw in the world. Ratak, small red and black seeds, also get pierced through for making garlands.

ਵਾਰ ੩੩

ਪਉੜੀ ੧੯ (ਚੀਲ੍ਹ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਦੁਸ਼ਟਤਾ ਦਾ) ਵਧੈ ਚੀਲ ਉਜਾੜ ਵਿੱਚਿ ਉਚੈ ਉਪਰਿ ਉਚੀ ਹੋਈ। ਗੰਢੀ ਜਲਨਿ ਮਸਾਹਰੇ ਪਤ ਅਪਤ ਨ ਛਹਦਾ ਕੋਈ। ਛਾਂਉ ਨ ਬਹਨਿ ਪੰਧਾਣਆਂ ਪਵੈ ਪਛਾਵਾਂ ਟਿਬੀਂ ਟੋਈ। ਫਿੰਡ ਜਿਵੈ ਫਲ ਫਾਟੀਅਨਿ ਘੰਘਰਿਆਲੇ ਰਲਨਿ ਪਲੋਈ। ਕਾਠੂ ਕੁਕਾਠੂ ਨ ਸਹਿ ਸਕੈ ਪਾਣੀ ਪਵਨੂ ਨ ਧੂਪੂ ਨ ਲੋਈ। ਲਗੀ ਮੂਲਿ ਨ ਵਿਝਵੈ ਜਲਦੀ ਹਉਮੈਂ ਅਗਿ ਖੜੋਈ। ਵਡਿਆਈ ਕਰਿ ਦਈ ਵਿਗੋਈ ॥੧੯॥

### Pauri 19 (Chilh dā drisatānt dusatatā dā)

Vadhai chil ujār vichi uchai upari uchī hoi. Gandhi jalani musāhare pat apat na chhuhandā koi. Chhānu na bahani pandhānūān pavai pachhāvān tibin toi. Phind jivai phalu phātiāni ghunghariāle rulan paloi. Kāthu kukāthu na sahi sakai pāņī pavanu na dhup na loi. Lagi mūli na vijhavai jaladī haumain agi kharoi. Vadiāi kari dai vigoi.

# Pauri 19 (Example of the knavery of pine tree)

Pine tree grows in a forest and goes high and higher. Its nodes burn in torches and none touches its scorned leaves. No passerby sits under its shade because its long shadow falls over rough ground. Its fruit also bursts forth in curly pieces like that of a ball made of rags and moves around. Its wood is also not a good one, because it cannot bear water, air, sunshine and heat. If fire breaks out in pine forest it does not extinguish soon and it further goes on burning itself in the fire of ego. Giving it big size, God has made it useless and liable to destruction.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਦੁਸ਼ਟਤਾ ਤੇ ਭਲਿਆਈ ਪੂਰ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ-ਤਿਲ, ਸਣ ਤੇ ਕਪਾਹ)

ਤਿਲੁ ਕਾਲਾ ਫੁਲੁ ਉਜਲਾ ਹਰਿਆ ਬੂਟਾ ਕਿਆ ਨੀਸਾਣੀ। ਮੁਢਹੁ ਵਿੱਢ ਬਣਾਈਐ ਸਿਰ ਤਲਵਾਇਆ ਮਝਿ ਬਿਬਾਣੀ। ਕਰਿ ਕਟਿ ਪਾਈ ਝੰਬੀਐ ਤੇਲੁ ਤਿਲੀਹੂੰ ਪੀੜੇ ਘਾਣੀ। ਸਣ ਕਪਾਹ ਦੁਇ ਰਾਹ ਕਰਿ ਪਰਉਪਕਾਰ ਵਿਕਾਰ ਵਿਡਾਣੀ। ਵੇਲਿ ਕਤਾਇ ਵੁਣਾਈਐ ਪੜਦਾ ਕਜਣ ਕਪੜ੍ਹ ਪ੍ਰਾਣੀ। ਖਲ ਕਢਾਇ ਵਟਾਇ ਸਣ ਰਸੇ ਬੰਨ੍ਹਨਿ ਮਨਿ ਸਰਮਾਣੀ। ਦੁਸਟਾਂ ਦੁਸਟਾਈ ਮਿਹਮਾਣੀ॥੨੦॥

# Paurī 20 (Duṣatātā te bhaliāi pur driṣaṭānt--til, saṇ te kapāh)

Tilu kālā phulu ujalā hariā būtā kiā nīsāṇī.

Mudhahu vadhi baṇāīai sir talavāiā majhi bibāṇī.

Kari kaṭi pāī jhambīai telu tilihūn pire ghāṇī.

Saṇ kāpah dui rāh kari paraupakār vikār vidāṇī.

Veli katāi vuṇāīai paradā kajaṇ kaparu prāṇī.

Khal kadhāi vaṭāi saṇ rase bannhani mani saramāṇī.

Dusaṭān dusatāī mihamāṇī.

# Pauri 20 (Examples on knavery and goodness-sesame seed, hemp and cotton)

How wonderful it is that the sesame seed is black its flower white and plant is green. Cutting it from near the root, it is put upsidedown in heap out in the field. First it is thrashed on stone and then the sesame seeds are crushed through an oil press. Hemp and cotton have two ways. One undertakes to perform benevolence and the other feels greatness in adopting evil propensities. From cotton, after ginning and spinning, cloth is prepared which covers nudity of the people. Hemp gets its skin peeled off and then ropes are made of it which feel no shame in binding the people. Knavery of the knaves is just like guests. It has to depart soon.

ਪਉੜੀ ੨੧ (ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਕਿੱਕਰ ਤੇ ਧਰੇਕ ਵਾਂਗੂੰ ਹੈ)
ਕਿਕਰ ਕੰਡੇ ਧਰੇਕ ਫਲ ਫਲੀਂ ਨ ਫਲਿਆ ਨਿਹਫਲ ਦੇਹੀ।
ਰੰਗ ਬਿਰੰਗੀ ਦੂਹਾਂ ਫੁਲ ਦਾਖ ਨਾ ਗੁਛਾ ਕਪਟ ਸਨੇਹੀ।
ਚਿਤਮਿਤਾਲਾ ਅਰਿੰਡ ਫਲੁ ਥੋਥੀ ਥੋਹਰਿ ਆਸ ਕਿਨੇਹੀ।
ਰਤਾ ਫੁਲ ਨ ਤੁਲੁ ਅਢੁ ਨਿਹਫਲ ਸਿਮਲ ਛਾਵ ਜਿਵੇਹੀ।
ਜਿਉ ਨਲੀਏਰ ਕਠੋਰ ਫਲੁ ਮੁਹੁ ਭੰਨੇ ਦੇ ਗਰੀ ਤਿਵੇਹੀ।
ਸੂਤੁ ਕਪੂਤੁ ਸਪੂਤ ਦੂਤ ਕਾਲੇ ਧਉਲੇ ਤੂਤ ਇਵੇਹੀ।
ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਕੁਦਾਉ ਧਰੇਹੀ॥੨੧॥

Pauri 21 (Dūjā bhāu kikkar te dharek vāṅgūṅ hai)
Kikar kaṇḍe dharek phal phaliñ na phaliā nihaphal dehi.
Raṅg biraṅgi duhāṅ phul dākh na guchhā kapaṭ sanehi.
Chitamitāla ariṇḍ phalu thothi thohari ās kinehi.
Ratā phul na mulu aḍhu nihaphal simal chhāṅv jivehi.
Jiu nalier kaṭhor phalu muhu bhanne de garī tivehi.
Sūtu kapūtu supūtu dūt kāle dhaule tūt ivehi.
Dūjā bhāu kudāu dharehi.

# Pauri 21 (Duality is like acacia and china-berry)

Thorns grow on acacia and flowers and fruits on china-berry but they all see useless. Both have colourful fruits but they cannot be mistaken for the bunch of grapes. Fruit of castor is also beautiful and piebald but what can one expect from vacuos cactus? Its red fruit is worthless just like the useless shade of silk-cotton tree. The hard coconut yields its kernel only after its mouth is smashed. Mulberries are of white and black variety and their tastes are also different. Similarly, the worthy and the unworthy sons are obedient and rebellious respectively, i.e. one provides happiness whereas the other one gives suffering. Duality is always a bad policy of life.

# ਪਉੜੀ ੨੨ (ਦੁਬਾਜਰਾ-ਪਨ ਦਾ ਇਲਾਜ)

ਜਿਉ ਮਣਿ, ਕਾਲੇ ਸਪ ਸਿਰਿ ਹਸਿ ਹਸਿ ਰਸਿ ਰਸਿ ਦੇਇ ਨ ਜਾਣੈ। ਜਾਣੁ ਕਥੂਰੀ ਮਿਰਗ ਤਨਿ ਜੀਵਦਆਂ ਕਿਉਂ ਕੋਈ ਆਣੈ। ਆਰਣਿ ਲੋਹਾ ਤਾਈਐ ਘੜੀਐ ਜਿਉ ਵਗਦੇ ਵਾਦਾਣੈ। ਸੂਰਣੁ ਮਾਰਣਿ ਸਾਧੀਐ ਖਾਹਿ ਸਲਾਹਿ ਪੁਰਖ ਪਰਵਾਣੈ। ਪਾਨ ਸੁਪਾਰੀ ਕਥੁ ਮਿਲਿ ਚੂਨੇਰੰਗੁ ਸੁਰੰਗੁ ਸਿਥਾਣੈ। ਅਉਖਧੁ ਹੋਵੈ ਕਾਲਕੂਟੁ ਮਾਰਿ ਜੀਵਾਲਨਿ ਵੈਦ ਸੁਜਾਣੈ। ਮਨੁ ਪਾਰਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਵਸਿ ਆਣੈ॥੨੨॥੩੩॥ ਤੇਤੀ॥

### Pauri 22 (Dubājarā-pan dā ilāj)

Jiu maṇi kāle sap siri hasi hasi rasi rasi dei na jāṇai.
Jāṇu kathūri mirag tani jīvadīān kīun koī āṇai.
Āraṇi lohā tāiai ghaṇiai jiu vagade vādāṇai.
Sūraṇu māraṇi sādhīai khāhi salāhi purakh paravāṇai.
Pān supārī kathu mili chūne raṅgu suraṅgu siñāṇai.
Aukhadhu hovai kālakūṭu māri jīvālani vaid sujāṇai.
Manu pārā gurmukhi vasi āṇai.

# Pauri 22 (Cure for duality)

The snake has jewel in its head but it knows not to yield it willingly i.e. for getting it, it has to be killed.. Likewise how can the musk of a deer be obtained while it is alive. The furnace, only heats the iron, but a desired and fixed shape is given to iron only by hammering it. Tuberous root yam becomes acceptable to the eaters and praised only after it has been refined with spices. Betal leaf, betelnut, catechu and lime, when mixed together are identified by the beautiful colour of the mixture. Poison in the hands of a physician becomes a medicine and animates the dead ones. Unstable mercurial mind can be controlled by gurmukh alone.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ

ਪਉੜੀ ੧ (ਸਤਿਗੁਰ ਦੀ ਮਹਿਮਾ, ਸਨਮੁਖ ਤੇ ਬੇਮੁਖ ਦਾ ਨਤੀਜਾ)

ਅਗੰਮ ਹੈ ਨਿਰਵੈਰ ਸਤਿਗਰ ਨਿਰਾਲਾ। ਪਰਖ ਕੀ ਸਚੀ ਧਰਤੀ ਧਰਮ ਧਰਮਸਾਲਾ। ਜਾਣਹ ਬੀਜੈ ਲਣੈ ਜੇਹਾ ਸੋ ਫਲ ਕਰਮ ਸਮਾਲਾ। ਕਰਿ ਜਿਊ .ਨਿਰਮਲ ਆਰਸੀ ਜਗ ਵੇਖਣਿ ਵਾਲਾ। ਜੇਹਾ ਕਰਿ ਭਾਲੀਐ ਤੇਹੋ ਵੇਖਾਲਾ, ਮਹ ਸੇਵਕੂ ਦਰਗਹ ਸੂਰਖਰੂ ਵੇਮੂਖੂ ਮੂਹੂ ਕਾਲਾ॥੧॥

# 1 Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Satigur dī mahimā, sanamukh te bemukh)

Satigur purakhu agammu hai niravair nirālā. Jāṇahu dharatī dharam kī sachī dharamsālā. Jehā bījai so luṇai phalu karam samhālā. Jiu kari nirmal ārasī jagu vekhaṇi vālā. Jehā muhu kari bhālīai teho vekhālā. Sevaku daragah surkharū vemukhu muhu kālā.

# One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor

# Pauri 1 (Praise of the true Guru, Guru-oriented and fate of the renegade)

The true Guru is inaccessible, without rancour and extraordinary. Consider earth as the true abode of dharma. Here karmas take care of the fruits i.e. one reaps what he sows. He (the Lord) is the mirror in which the world can see its face reflected. One would see the same face he will carry before the mirror. The servants of God remain red faced and triumphant whereas the apostates keep their faces blackened.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਗੁਰ ਗੋਪੂ ਚੇਲਾ)

ਜੋ ਗੋਪੈ. ਆਪਣਾ ਕਿਊ ਸਿਝੈ ਚੇਲਾ। ਗਰ ਸੰਗਲ ਘਤਿ ਚਲਾਈਐ ਜਮ **पं**षि ਇਕੇਲਾ । ਲਹੈ ਵਿਚਿ ਸਜਾਈਂ ਉਹ ਦਹੇਲਾ । ਨਰਕ ਖਰਾ ਹੋਇ ਭੳਦਿਆਂ ਫ਼ਿਰਿ ਲਖ ਚੳਰਾਸੀਹ ਨ ਮੇਲਾ। ਹਾਰਿਆ ਜਿਊ ਜੁਏ ਖੇਲਾ। ਪਦਾਰਥ ਜਨਮ ਹਥ ਮਰੋੜੈ ਸਿਰੂ ਧੂਨੈ ਉਹੂ ਲਹੈ ਨ ਵੇਲਾ॥੨॥

### Pauri 2 (Gur gopū chelā)

Jo gur gopai āpaṇā kiu sijhai chelā.
Saṅgalu ghati chalāiai jam panthi ikelā.
Lahai sajāin narak vichi uhu kharā duhelā.
Lakh chaurāsih bhaudiān phiri hoi na melā.
Janamu padārath hāriā jiu jūe khelā.
Hath maroṇai siru dhunai uhu lahai na velā.

# Pauri 2 (The disciple hiding the Guru)

If the disciple does not know (tell) about his guru, how could he get liberated. Bound in chains, he is forced to walk alone on the way of the Yama, death. In dilemma he stands and suffers hell. Though he transmigrates in the eighty four lac species of life yet he does not meet the Lord. Like the playing of gamble, he loses the invaluable stake of life in this game. At the end (of life) he has jitters and lamentations but the time gone never returns.

| ਪਉੜੀ    | 3 | (तात | तोध | ਬੇ-ਮਖ | ते) |
|---------|---|------|-----|-------|-----|
| प्रजूसा | ~ | 1510 | nΞ  | 4-04  | 9)  |

|                                    |        |      | =       |      | •    |         |  |
|------------------------------------|--------|------|---------|------|------|---------|--|
| ਆਪਿ                                | ਨ      | ਵੰਞੈ | ਸਾਹੁਰੇ  | ਸਿਖ  | ਲੋਕ  | ਸੁਣਾਵੈ। |  |
| ਕੰਤ                                | ਨ      | ਪੁਛੈ | ਵਾਤੜੀ   | H    | ਹਾਗੁ | ਗਣਾਵੈ।  |  |
| ਚੂਹਾ                               | ਖਡ     | ਨ    | ਮਾਵਈ    | ਲਕਿ  | ਛਜੁ  | ਵਲਾਵੈ।  |  |
| ਮੰਤੁ                               | ਨ      | ਹੋਇ  | ਅਠੂਹਿਆਂ | ਹਥੁ  | ਸਪੀਂ | ਪਾਵੈ।   |  |
| ਸਰੁ                                | ਸੰਨ੍ਹੈ | ਆਗਾਸ | ਨੋ      | ਫਿਰਿ | ਮਥੈ  | ਆਵੈ।    |  |
| ਦੂਹੀ ਸਰਾਈਂ ਜਰਦ ਰੂ ਬੇਮੁਖ ਪਛੂਤਾਵੈ॥੩॥ |        |      |         |      |      |         |  |

### Paurī 3 (Gur gopū bemukh hai)

Āpu na vaññai sāhure sikh lok suṇāvai. Kant na puchhai vātarī suhāgu gaṇāvai. Chūhā khaḍ na māvaī laki chhaju valāvai. Mantu na hoi aṭhūhiān hathu sapīn pāvai. Saru sannhai āgās no phiri mathai āvai. Duhī sarāin jaradrū bemukh pachhatāvai.

# Pauri 3 (Guru prevaricator is apostate)

The Guru prevaricator is similar to a girl who herself goes not to the father-in law's house and gives precepts to others. Her husband never cares for her and she sings paeans of her happy married life. It is such as the rat itself cannot enter the hole but roams tied winnowing tray to its waist. It is such a person as not knowing even the mantra of a centipede lays his hand on a snake. The person who facing towards sky shoots the arrow receives the arrow on his own face. The apostate is yellow faced, frightened in both the worlds and repents.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਬੇ-ਮੁਖ ਰਸ ਨਹੀਂ ਲੈਂਦਾ)

ਗਲਿ ਬਾਂਦਰੈ ਕਿਹ ਕੀਮ ਜਾਣੈ। ਮਣੀ ਨ ਰਤਨ ਸੰਮੂਲੈ ਭੋਜਨ ਖਾਣੈ। ਸਾੳ ਨ ਕੜਛੀ ਰਸ ਚਿਕੜਿ ਹੈ ਕਵਲੈ ਸਿਞਾਣੈ। ਵਾਸ ਨ ਡਡ ਦੈ ਹੈਰਾਣੈ। ਮਿਰਗ ਫਿਰਦਾ ਨਾਭਿ ਕਥਰੀ ਗੋਰਸੁ ਵੇਚਿ ਆਣੈ। ਕੈ ਖਲਿ ਸੂੜੀ ਗਜਰ ਬੇਮੂਖ ਮੂਲਹੂ ਘੁਥਿਆ ਦੂਖ ਸਹੈ ਜਮਾਣੈ॥੪॥

### Pauri 4 (Bemukh ras nahin laindā)

Ratan maṇi gali bāndarai kihu kīm na jāṇai.
Kaṇachhi sāu na samhalai bhojan rasu khāṇai.
Daḍū chikaṇi vāsu hai kavalai na siñāṇai.
Nābhi kathūrī mirag dai phiradā hairāṇai.
Gujaru gorasu vechi kai khali sūṇī āṇai.
Bemukh mūlahu ghuthiā dukh sahai jamāṇai.

# Pauri 4 (The apostate cannot enjoy)

The monkey knows no worth of the jewellary tied to its neck. Even being in the food, the ladle does not know the taste of the dishes. The frog always lives in mire but still knows not the lotus. Having musk in its navel the deer runs around confused. The cattle breeder puts the milk on sale but fetches home, the oil cakes and husk. The apostate is a person basically gone astray and he undergoes the sufferings given by the Yama.

# ਪਉੜੀ ਪ (ਬੇ-ਮੁਖ ਸਭ ਕੁਝ ਹੁੰਦਿਆਂ ਸੁੰਦਿਆਂ ਦੁਖੀ)

ਵਣਿ ਹਰੀਆਵਲੇ ਸਾਵਣਿ ਸਕੈ ਜਾਵਾਹਾ। ਕੋ ਵਰਸਦੈ ਝਰੈ , ਸਭ ਸਰਸਾ ਜੋਲਾਹਾ। ਰਾਤਿ ਮਿਲਾਵੜਾ ਚਕਵੀ ਸਭਨਾ ਦੋਰਾਹਾ। ਰੋਵੈ ਸੰਖ ਸਮੰਦਹ ਸਖਣਾ ਧਾਹਾ। ਉਝੜਿ ਪਵੈ ਰਾਹਹ ਮਸੈ ਫਾਹਾ। ਤਿਉਂ ਜਗ ਅੰਦਰਿ ਬੇਮੁਖਾਂ ਨਿਤ ਉਭੇ ਸਾਹਾ॥੫॥

### Pauri 5 (Bemukh sabh kujh hundiān vī dukhi)

Sāvaṇi vaṇi hariāvale sukai jāvāhā.
Sabh ko sarasā varasadai jhūrai jolāhā.
Sabhanā rāti milāvaṇā chakavi dorāhā.
Sankhu samundahu sakhaṇā rovai de dhāhā.
Rāhahu ujhaṇi jo pavai musai de phāhā.
Tiun jag andari bemukhān nit ubhe sāhā.

# Pauri 5 (The apostate posseses everything but still is unhappy)

In the month of  $s\bar{a}van$ , the whole forest becomes green but  $jav\bar{a}s$ , a prickly plant remains dry. During rains every one feels delighted but the weaver is seen gloomy. In the night all the pairs meet but for  $chakav\bar{i}$ , that is the time of separation. The conch remains empty even in the ocean and cries when blown. The man gone astray will definitely be robbed by putting rope around his neck. Similarly, the apostates go on sobbing in this world.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਬੇ-ਮੁਖ ਗਿੱਦੜ ਦਾਖ ਹੈ, ਆਪਣਾ ਦੋਸ਼ ਦੂਜੇ ਨੂੰ)

|                                     | •    |     |               |      | _     |        |  |
|-------------------------------------|------|-----|---------------|------|-------|--------|--|
| ਗਿਦੜ                                | ਦਾਖ  | ਨ   | ਅਪੜੈ          | ਆਖੈ  | ਬੂਹ   | ਕਉੜੀ।  |  |
| ਨਚਣੁ                                | ਨਚਿ  | ਨ   | ਜਾਣਈ          | ਆਖੈ  | ਭੂਇ   | ਸਉੜੀ।, |  |
| ਬੋਲੈ                                | ਅਗੈ  | ਗਾਵ | ਵੀਐ           | ਭੈਰਉ | ਸੋ    | ਗਉੜੀ । |  |
| ਹੰਸਾਂ                               | ਨਾਲਿ | ਟਟੀ | ਹਰੀ           | ਕਿਉ  | ਪਹੁਚੈ | ਦਉੜੀ।  |  |
| ਸਾਵਣਿ                               | ਵਣ   | ਹਰੰ | ੀਆਵਲ <u>ੇ</u> | ਅਕੁ  | ਜੰਮੈ  | ਅਉੜੀ।  |  |
| ਬੇਮੁਖ ਸੁਖੁ ਨ ਦੇਖਈ ਜਿਊ ਛੁਟੜਿ ਛਉੜੀ॥੬॥ |      |     |               |      |       |        |  |

# Pauri 6 (Bemukh gidar dākh hai āpaņā doś dūje nūn)

Gidar dākh na apare ākhai thūh kauri.
Nachaņu nachi na jāṇai ākhai bhui sauri.
Bole agai gaviai bhairau so gauri.
Hansān nāli ṭaṭiharī kiu pahuchai dauri.
Sāvaṇi vaṇ hariāvale aku jammai auri.
Bemukh sukhu na dekhai jiu chhuṭari chhauri.

# Pauri 6 (The apostate puts blame on others)

The jackal cannot reach the grapes and says disdainfully that grapes are sour. The dancer knows no dance but says that the place is narrow. Before a deaf person singing in measure Bhairav or Gauri is the same. How a plover can fly equal to a swan. The whole of the forest goes green in rainy season (sāvan) but akk, the wild plant of sandy region (calotropis procera) grows in the period of drought. The apostate cannot have happiness like an abandoned woman.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਬੇ-ਮੁਖ ਦੀ ਸੰਗਤਿ ਦਾ ਫਲ)

| ਭੇਡੈ                              | ਪੂਛਲਿ  | ਲਗਿਅ  | i    | ਕਿਉ    | ਪਾਰਿ |   | ਲੰਘੀਐ । |
|-----------------------------------|--------|-------|------|--------|------|---|---------|
| ਭੂਤੈ                              | ਕੇਰੀ   | ਦੋਸਤੀ |      | ਨਿਤ    | ਸਹਸਾ |   | ਜੀਐ।    |
| ਨਦੀ                               | ਕਿਨਾਰੈ | ਰੁਖਵ  | ङ्गा | ਵੇਸਾਹੁ | ਨ    | ī | ਕੀਐ।    |
| ਮਿਰਤਕ                             | ਨਾਲਿ   | ਵੀਅ   | ਾਹੀਐ | ਸੋਹਾ   | ग्र  | ਨ | षीभै।   |
| ਵਿਸੁ                              | ਹਲਾਹਲ  | ਬੀਜਿ  | ਕੈ   | ਕਿਉ    | ਅਮਿਉ | } | ਲਹੀਐ।   |
| ਬੇਮੂਖ ਸੇਤੀ ਪਿਰਹੜੀ ਜਮ ਡੰਡੂ ਸਹੀਐ॥੭॥ |        |       |      |        |      |   |         |

### Pauri 7 (Bemukh di sangati da phal)

Bhedai pūchhali lagiān kiu pār longhiai. Bhūtai kerī dosatī nit sahasā jīai. Nadī kinārai rukhaṇā vesāhu na kiai. Miratak nāli viāhiai sohāgu na thiai. Visu halāhal biji kai kiu amiu lahiai. Bemukh setī pirahaṇī jam ḍaṇḍu sahiai.

# Pauri 7 (The result of company of an apostate)

How one could get across the water by catching hold of the tail of a sheep. Friendship with a ghost is always a source of suspicious life. The tree on a river bank cannot have the faith (that the river will not perish it). How a woman married to a dead person could be said to be a *suhāgin*, i.e one whose husband is alive. How nectar could be obtained by sowing poison. The friendship with an apostate brings the sufferings of the rod of Yama.

# ਪਊੜੀ ੮ (ਬੇ-ਮੁਖ ਆਪ ਦੋਸ਼ੀ ਹੈ)

ਰਿਝਈ ਕਰਿ ਅਗਨੀ ਕੋਰੜ ਮੋਠ ਨ नेमु। ਵਿਗੜੈ ਇਕੁ ਕੀ ਦੋਸੁ। ਸਹਸ ਫਲਹ ਤਰਵਰ ਘਣਿ ਠਾਹਰੈ ਟਿਬੈ ਨੀਰ ਵਰਸਿ ठ ਗਇਓਸੁ। ਰੋਗੀ ਮਰੈ ਵੈਦ ਵਿਣ ਸੰਜਮਿ ਚਿਤਿ ਨ ਰੋਸ। ਅਵਿਆਵਰ ਵਿਆਪਈ ਮਸਤਕਿ ਲਿਖਿਓਸ। ਨ ਬੇਮੁਖ ਪੜ੍ਹੈ ਨ ਇਲਮ ਜਿਉਂ ਅਵਗੁਣ ਸਭਿ ਓਸੁ॥੮॥

### Pauri 8 (Bemukh āp doṣī hai)

Koraņu moțhu na rijhai kari agani josu. Sahas phalahu iku vigaņai taravar ki dosu. Țibai nīru na țhāharai ghaņi varasi gaiosu. Viņu sañjami rogi marai chiti vaid na rosu. Aviāvar na viāpai masataki likhiosu. Bemukh paņhe na ilam jiun avaguņ sabhi osu.

# Pauri 8 (The apostate himself is a culprit)

When moth, an Indian pulse is cooked over the fire some grains being hard remain uncooked. This is not the fault of the fire. If one fruit out of a thousand go bad, it is not the fault of the tree. It is not the fault of water that it will not rest on a hill. If a sick person die from not observing the regimen prescribed for him, it is not the fault of the doctor. If a barron woman have no offspring, it is her destiny and not the fault of her husband. In the same way if a perverse man accept not the Guru's instruction, it is his own fault and not the Guru's.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਬੇ-ਮੁਖ ਦੀ ਕਮਾਈ ਦੋਸ਼ੀ ਹੈ)

ਅੰਨੈ ਚੰਦ ਦਿਸਈ ਜਗਿ ਜੋਤਿ ਨ ਸਬਾਈ। ਕਿਹੁ ਬੋਲਾ ਸਮਝਈ ਘਟਿ ਨ ਜਾਈ। ਰਾਗ ਨ ਗੁਣਗਣੈ ਨ ਆਵੈ ਪਰਮਲ ਮਹਿਕਾਈ। ਵਾਸ ਉਘੜੈ ਗੰਗੈ ਜੀਵ ਸਭਿ ਸਬਦਿ ਨ ਸਹਾਈ। ਸੇਵਿ ਸਤਿਗਰ ਕੈ ਨਿਧਿ ਪਾਈ। ਸਾਗਰ ਸਭਨਾਂ ਬੇਮੂਖ ਹਥਿ ਘਘੁਟਿਆਂ ਤਿਸੂ ਦੋਸੂ ਕਮਾਈ॥੯॥

# Pauri 9 (Bemukh di kamāi dośi hai)

Annhai chandu na disai jagi joti sabāi.
Bolā rāgu na samajhai kihu ghaṭi na jāi.
Vāsu na āvai gungunai paramalu mahikāi.
Gungai jīv na ughaṇai sabhi sabadi suhāi.
Satiguru sāgaru sevi kai nidhi sabhanān pāi.
Bemukh hathi ghaghūṭiān tisu dosu kamāi.

# Pauri 9 (The earning of an apostate is defective)

The blind cannot see the moon though its light scatters all around. The music loses not its melody if a deaf cannot understand it. In spite of plenty of fragrance, the person without power of smell cannot enjoy the same. The word resides in one and all, but the dumb cannot move his tongue (to pronounce it). The true Guru is an ocean and the true servants receive treasures out of it. The apostates get the shells only because their cultivation and labour is defective.

#### ਪਉੜੀ ੧੦ (ਬੇ-ਮੁਖ ਦੇ ਮਸਤਕ ਦਾ ਰੂਪ) ਉਪੰਨੇ ਸਾਇਰਹ ਭੀ ਪਾਣੀ ਖਾਰਾ। ਰਤਨ ਲੋਅ ਅਉਲੰਗ ਸਝਨਿ ਤਿਨਿ ਵਿਚਿਕਾਰਾ। ਸਝਹ ਉਪਜੈ ਧਰਤੀ ਅੰਨ ਵਿਚਿ पत ਕਲਰ ਭਾਰਾ। ਈਸਰ ਤਸੈ ਹੋਰਨਾ ਘਰਿ ਖਪਰ ਛਾਰਾ। ਕਛੋਟਤਾ ਜਿਉਂ ਹਣਵੰਤਿ ਕਿਆ ਕਰੈ ਵਿਚਾਰਾ।

### Pauri 10 (Bemukh de masatak dā rūp)

Ratan upanne sāirahu bhī pāṇī khārā.
Sujhahu sujhani tini loa aulangu vichikārā.
Dḥaratī upajai annu dhanu vichi kalaru bhārā.
Īsaru tusai horanā ghari khaparu chhārā.
Jiun Haṇavanti kachhoṭaṇā kiā karai vichārā.
Bemukh masatak likhiā kauņu meṭaṇahārā.

ਬੇਮਖ ਮਸਤਕਿ ਲਿਖਿਆ ਕਉਣ ਮੇਟਣਹਾਰਾ॥੧੦॥

# Pauri 10 (Nature of the apostate)

Jewels have come out of sea but still its water is brackish. In the light of moon, the three worlds are seen, yet the stigma on moon persists. The earth produces the corn but still alkaline earth is also there. Siva, getting happy, grants boons to others but in his own home only ashes and begging bowl are found. The powerful Hanuman can do a lot for others but has only a loincloth to wear. Who can efface the words of destiny of the apostate.

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਬੇ-ਮੁਖ ਝੂਠਾ ਹੈ)

| ਗਾਂਈ                           | ਘਰਿ  | ਗੋਸਾਂਈ            | ਆਂ 🤚 | ਮਾਧਾਣੁ  | ਘੜਾਏ।   |  |
|--------------------------------|------|-------------------|------|---------|---------|--|
| ਘੋੜੇ                           | ਸੁਣਿ | ਸ <b>ਉ</b> ਦਾਗਰਾਂ | ਚਾਬਰ | ਸ਼ ਮੁਲਿ | ਆਏ।     |  |
| ਦੇਖਿ                           | ਪਰਾਏ | ਭਾਜਵਾੜ            | ਘਰਿ  | ਗਾਹੁ    | ਘਤਾਏ।   |  |
| ਸੁਇਨਾ                          | ਹਟਿ  | ਸਰਾਫ              | ਦੇ   | ਸੁਨਿਆਰ  | ਸਦਾਏ।   |  |
| ਅੰਦਰਿ                          | ਢੋਈ  | ਨਾ                | ਲਹੈ  | ਬਾਹਰਿ   | ਬ਼ਾਫਾਏ। |  |
| ਬੇਮੁਖ ਬਦਲ ਚਾਲ ਹੈ ਕੂੜੋ ਆਲਾਏ॥੧੧॥ |      |                   |      |         |         |  |

### Paurī 11 (Bemukh jhūṭhā hai)

Gānī ghari gosātān mādhāņu ghaṇāe.
Ghore suņi saudāgarān chābak muli āe.
Dekhi parāe bhājavāṇ ghari gāhu ghatāe.
Suinā haṭi sarāph de suniār sadāe.
Andari ḍhoī nā lahai bāhari bāphāe.
Bemukh badal chāl hai kūṇo ālāe.

# Pauri 11 (The apostate is a lier)

The cow herds are there in the house of the master, the foolish person continues getting the churning sticks made for his own home. The horses are with the merchants and the foolish person roams around purchasing the whips. Foolish person creates stampede at his home only by seeing the harvest of others around the threshing floor. The gold is with the gold merchant but the foolish calls for the goldsmith at his own home for preparing the jewellery. He has no place at home, but goes on boasting outside. The apostate is unstable like the speedy cloud and goes on telling lies.

ing digital ang kangangan

# ਪਉੜੀ ੧੨ (ਬੇ-ਮੁਖ ਖਾਲੀ ਹੋ ਗਿਆ)

ਵਿਰੋਲਿ ਰੈ ਲਇਆ ਛਾਹਿ ਛਟੜਿ ਹੋਈ। ਮਖਣ ਗੰਨਿਅਹ ਛਿਲ ਪੀਤ ਲਈ ਰਸ਼ ਛਹੈ ਨ ਕੋਈ। ਨਿਕਲੈ ਮਜੀਠਹੁ ਰੰਗ ਲਹੈ ਅਢ ਸੋਈ। ਨ ਲਈ ਫਲਵਾੜੀਅਹ ਫਿਰਿ ਮਿਲੈ ਨ ਢੋਈ। ਵਾਸ ਕਾਇਆ ਹੰਸ ਵਿਛੰਨਿਆ ਕੋ ਤਿਸ ਨ ਸਥੋਈ। ਬੇਮਖ ਸਕੇ ਰਖ ਜਿਉਂ ਵੇਖੈ ਸਭ ਲੋਈ॥੧੨॥

### Pauri 12 (Bemukh khāli ho giā)

Makhanu laiā viroli kai chhāh chhuṭani hoi. Pin lai rasu ganniahu chhilu chhuhai na koi. Rangu majiṭhahu nikalai aḍhu lahai na soi. Vāsu lai phulvānāhu phiri milai na ḍhoi. Kāiā hansu vichhunniā tisu ko na sathoi. Bemukh suke rukh jiun vekhai sabh loi.

# Pauri 12 (The apostate is empty)

When the butter is churned and taken away, the butter milk (lassi) is abandoned. When the juice of sugarcane is extracted out, nobody touches the bagasse. When the fast colour of Rubia munjista is taken away then nobody cares for it even worth a penny. When the fragrance of flowers is exhausted, no more shelter they get. When the ātman separates from the body, no companion of the body remains. It is clear to everyone that the apostate is like drywood (which can only be pushed into fire).

١

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਬੇ-ਮੁਖ ਕਿਕੂੰ ਸਾਧੀਦਾ ਹੈ)

ਕਰਿ ਨਿਕਲੈ ਜਿਊ ਖਹਹ ਗਲਿ ਬਧੇ ਪਾਣੀ। ਜਿਊ ਮਣਿ ਕਾਲੇ ਸਪ ਸਿਰਿ ਹਸਿ ਦੇਇ ਜਾਣੀ। ਮਰਿ ਕਥਰੀ ਤਨਿ ਮਿਰਗ ਮਕੈ ਆਣੀ। ਜਾਣ ਕਿਊ ਵਿਣ ਤਿਲਹੁ ਨਿਕਲੈ ਪੀੜੇ ਤੇਲ ਘਾਣੀ। ਕਿੳ ਭੰਨੇ वावी ਦੇ ਨਲੀਏਰ ਨਿਸਾਣੀ। ਮਹ ਬੇਮਖ ਲੋਹਾ ਸਾਧੀਐ ਵਗਦੀ ਵਾਦਾਣੀ॥੧੩॥

### Paurī 13 (Bemukh kikūn sadhīdā hai)

Jiu kari khūhahu nikalai gali badhe pāṇī.
Jiu maṇi kāle sap siri hasi dei na jāṇī.
Jāṇ kathūrī mirag tani mari mukai āṇī.
Tel tilahu kiu nikalai viņu pīre ghānī.
Jiu muhu bhanne garī de nalīeru nisāṇī.
Bemukh lohā sadhīai vagadī vādāṇī.

# Pauri 13 (How the apostate could be set right)

The water is drawn out of well only when the pitcher is tied from the neck (with rope). The cobra does not happily give away the jewel in the head (it gives only after getting killed). The deer also gives musk only after its death. The kernel of coconut can be got only when its mouth is broken. The apostate is such an iron that can be given desired shape only with the strokes of hammer.

| ਪਉੜੀ ੧੪ (ਬੇ-ਮੁਖ ਦਾ ਸਭ ਕੁਝ ਪੁੱਠਾ ਹੈ)    |       |         |     |      |      |            |         |  |
|----------------------------------------|-------|---------|-----|------|------|------------|---------|--|
| ਮਹੁਰਾ                                  | ਮਿਠਾ  | ਆਖੀਐ    |     | ਰੂਠੀ |      | ਨੋ         | ਤੁਠੀ।   |  |
| ਬੁਝਿਆ                                  | ਵਡਾ   | ਵਖਾ     | ਣੀਐ |      | ਸਵਾਰ | री 💮       | ਕੂਠੀ ।  |  |
| ਜਲਿਆ                                   | ਠੰਢਾ  | ਗਈ      | ਨੋ  | ਆਲ   | टी   | ਤੇ         | ਉਠੀ ।   |  |
| ਅਹਮਕੁ                                  | ਭੋਲਾ  | ਆਖੀਐ    | 7   | ਜਭ   | ਗੀ   | ਲ          | ਅਪੂਠੀ । |  |
| ਉਜੜ                                    | ਤ੍ਰਟੀ | ਬੇਮੁਖਾਂ | ਤਿ  | ਸੁ   | ਆਪ   | <b>ਰਨਿ</b> | ਵੁਠੀ ।  |  |
| ਚੋਰੈ ਸੰਦੀ ਮਾਉਂ ਜਿਉਂ ਲੂਕਿ ਰੋਵੈ ਮੁਠੀ॥੧੪॥ |       |         |     |      |      |            |         |  |

### Pauri 14 (Bemukh dā sabh kujh puṭhā hai)

Mahurā miṭhā ākhīai ruṭhī no tuṭhī.
Bujhiā vaḍā vakhāṇīai savārī kuṭhī.
Jaliā ṭhaṇḍhā gaī no āī te uṭhī.
Ahamaku bholā ākhīai sabh gal apuṭhī.
Ujaṇu traṭī bemukhān tisu ākhani vuṭhī.
Chorai sandī maun jiun luki rovai muṭhī.

# Pauri 14 (The apostate is always inverted)

The foolish would say the poison sweet and the angry person a happy one. To the extinguished lamp he says the enlarged one and a killed goat to him is dressed one. To burnt he would say the cooled one; the 'gone' for him is 'come' and the 'come' one for him is eloped one i.e. if something sets in the eye, the eye is said to be soaring and if a widow settles in someone's house by marrying him, she is said to have eloped. To moron he would say simple, and his all talks will be contrary to normal. To the ruining person, the foolish would say that he is leaving everything of his own sweet will. Such people are like the mother of a thief who weeps hiding in a corner (lest she is detected and possibility of catching hold of her son increases).

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਬੇ-ਮੂਖ ਦੀ ਸੰਗਤਿ ਦਾ ਫਲ)

ਵਤੀਐ ਕੋਨਤੀ ਭਰੀਐ। ਕਜਲ ਮੁਹ ਕਾਲਖ ਖੇਤੀ ਸਰੀਐ। ਕਲਰਿ ਬੀਜੀਐ ਕਿਹ ਨ ਕਾਜ ਪੀਂਘੈ ਪੀਂਘੀਐ पै ਟਟੀ ਟੋਏ ਮਰੀਐ । ਕੰਨਾਂ ਫਤਿ ਤਰੀਐ। ਮਨਤਾਰੂਆਂ ਕਿਊ ਦਤਰ ਅਗਿ ਲਾਇ ਮੰਦਰਿ ਨਾਲਿ ਫਰੀਐ। ਸਵੈ ਤਿਸ ਨ ਤਿਉਂ ਠਗ ਸੰਗਤਿ ਬੇਮੁਖਾਂ ਜੀਅ ਜੋਖਹੁ ਡਰੀਐ॥੧੫॥

# Pauri 15 (Bemukh di sangati da phal)

Variāi kajal kothari muhu kālakh bhariai. Kalari kheti bijiāi kihu kāju na sariāi. Tuṭi piṅghai piṅghiāi pai toe mariāi. Kannā phari mantārūāṅ kiu dutaru tariāi. Agi lāi mandari savai tisu nali na phariāi. Tiun thag saṅgati bemukhāṅ jiā jokhahu ḍariāi.

# Pauri 15 (Result of the association of apostates)

If someone enters a room full of soot his face is sure to be blackened. If seed be sown in the alkaline field, that will go useless. If somebody swings in a broken swing, he will fall and kill himself. If a man who does not know how to swim, leans on the shoulders of another equally ignorant, how shall he cross a deep river? Move not with him who sets fire to his own house and then goes to sleep. Such is the society of the deceitful and apostates wherein man is ever in fear of his life.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਬੇ-ਮੁਖ ਘੋਰ ਪਾਪੀ ਹਨ)

ਗਾਂਈ ਵੰਸ ਕਰਾਰੇ। ਘਾਤ ਅਪਰਾਧ ਬਾਮੁਣ ਖੇਲਦੇ ਜੋਹਨਿ ਪੀ ਨਾਰੇ। ਮਦ ਜਏ ਪਰ ਚਗਾਰੇ। ਮਹਨਿ ਪਰਾਈ ਲਖਿਮੀ ਜੋਰ ਠਗ ਧੋਹੀ ਅਕਿਰਤਘਣਿ ਵਿਸਾਸ ਪਾਪੀ ਹਤਿਆਰੇ। ਜੋਤੀਅਨਿ ਕਰੋਤੀ ਅਪਾਰੇ। ਲਖ ਅਣਗਣਤ ਇਕਤੂ ਲੂਇ ਨ ਪੂਜਨੀ ਬੇਮੂਖ ਗੁਰਦੁਆਰੇ॥੧੬॥

### Pauri 16 (Bemukh ghor pāpi han)

Bāhmaṇ gānī vans ghāt aparādh karāre.
madu pī jūe khelade johani par nāre.
Muhani parāī lakhimī ṭhag chor chagāre.
Visās dharohī akiratghaṇi pāpī hatiāre.
Lakh karoṇī joṇīani aṇagaṇat apāre.
Ikatu lūi na pujanī bemukh gurduāre.

# Pauri 16 (The apostate is a big sinner)

(It is said that) The killing of brakmin, cow and the man of one's own family is a deadly sin. The drunkards gamble and look at the wives of others. The thieves and decoits loot other's wealth. These all are treacherous, ungrateful, sinners and killers. If such persons are gathered in infinite number; even they all are not equal to the single hair of the apostate.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਬੇ-ਮੁਖ ਦੀ ਹੱਤਿਆ ਲਹਿੰਦੀ ਨਹੀਂ)

ਰੀਗ ਗੋਦਾਵਰੀ ਕਲਖੇਤ ਸਿਧਾਰੇ । ਜਮਨ ਮਾਇਆ ਅਯਧਿਆ ਕਾਸੀ ਕੇਦਾਰੇ। ਮਥਰਾ ਗਇਆ ਪਿਰਾਗ ਸਰਸੂਤੀ ਗੋਮਤੀ ਦੁਆਰੇ। ਹੋਮ ਜੁਹਾਰੇ। ਸੰਜਮ ਜਗਿ ਦੇਵ ਜਪੁ ਸਭ ਤਪ ਅਖੀ ਪਰਣੈ ਕੇ ਤਿਹ ਲੋਅ ਭਵੈ ਮਝਾਰੇ। ਮੂਲਿ ਨ ਉਤਰੈ ਹਤਿਆ ਬੇਮੂਖ ਗੁਰਦੁਆਰੇ॥੧੭॥

### Pauri 17 (Bemukh di hatiā lahindi nahin)

Gang Jamun Godāvarī Kulakhet sidhāre.

Mathurā Māiā Ayudhiā Kāsī Kedāre.

Gaiā Pirāg Sarasutī Gomatī duāre.

Japu tapu sañjam hom jagi sabh dev juhāre.

Akhī paraṇai je bhavai tihu loa majhāre.

Mūli na utarai hatiā bemukh guraduāre.

# Pauri 17 (The sin of apostasy does not get off)

If one goes to the Ganges, Yamunā, Godāvarī or Kurukshetr; Mathurā, Māyāpurī, Ayodhyā, Kāśī, Kedārnāth are also visited; the door of Gomatī, Sarasvatī, Prayāg, Gayā is too approached; all sorts of recitations, penances, continences, yajīs, homs are practised and all the gods are eulogised; the eyes putting on earth if even the three worlds are visited, even then, the sin of apostasy never fades out.

| ਪਉੜੀ ੧੮ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਬਾਝ ਸੁਖ ਨਹੀਂ)    |                   |        |         |         |  |  |  |
|-----------------------------------|-------------------|--------|---------|---------|--|--|--|
| ਕੋਟੀ                              | ਸਾਦੀਂ             | ਕੇਤੜੇ  | ਜੰਗਲ    | ਭੂਪਾਲਾ। |  |  |  |
| <b>ਥਲੀਂ</b>                       | ਵਰੋਲੇ             | वेउझे  | ਪਰਬਤ    | ਬੇਤਾਲਾ। |  |  |  |
| ਨਦੀਆਂ                             | ਨਾਲੇ              | ਕੇਤੜੇ  | ਸਰਵਰ    | ਅਸਰਾਲਾ। |  |  |  |
| ਅੰਬਰਿ                             | ਤਾਰੇ <sup>*</sup> | वेउझे  | ਬਿਸੀਅਰੁ | ਪਾਤਾਲਾ। |  |  |  |
| ਭੰਭਲ                              | ਭੂਸੇ              | ਭੁਲਿਆਂ | ਭਵਜਲ    | ਭਰਨਾਲਾ। |  |  |  |
| ਇਕਸ ਸਤਿਗਰ ਬਾਹਰੇ ਸਭਿ ਆਲ ਜੰਜਾਲਾ॥੧੮॥ |                   |        |         |         |  |  |  |

### Pauri 18 (Satigurū bājh sukh nahin)

Koṭin sādin ketare jangal bhūpālā.
Thalin varole ketare parabat betālā.
Nadiān nāle ketare saravar asarālā.
Ambari tāre ketare bisiaru pātālā.
Bhambhal bhūse bhuliān bhavajal bharanālā.
Ikasu satigur bāhare sabhi āl janjālā.

# Pauri 18 (No happiness without true Guru)

Many are engrossed in myriad of tastes, and many are the kings of the forests. Many are the places, whirlwinds, mountains and the ghosts. Many are the rivers, streams and the deep tanks. The sky has many a star and in the nether world innumerable are the serpents. Many are wandering confused in the labyrinth of world. Without one true Guru all else are perplexities.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਬੇ-ਮੁਖ ਕੇਂਦਰ ਹੀਨ ਹਨ)

ਘਰੀਂ ਪਰਾਹਣਾ ਜਿਊ ਰਹੰਦਾ ਬਹਤੀ ਭੁਖਾ। ਰੋਈਐ ਚਿਤਿ ਚਿੰਤ ਸਾਂਝਾ ਨਾ ਬਬ ਚਖਾ। ਢਢਿ ਜਿਊ ਓਹ ਕਿਸੈ ਬਹਲੀ ਡੂਮੀ ਨ ਧੁਖਾ । ਵਣਿ ਵਣਿ ਕਾਉਂ ਸੋਹਈ ਕਿਉਂ ਨ ਸਖਾ। ਜਿਊ ਮਿਤੀ ਤਨਿ ਸਹ ਵੇਸਆ ਦਖਾ। ਵਿਣੂ ਗੁਰ ਪੁਜਨਿ ਹੋਰਨਾ ਬਰਨੇ ਬੇਮੁਖਾ।

### Pauri 19 (Bemukh kendar hin han)

Bahutin gharin parāhuṇā jiu rahandā bhukhā. Sāñjhā babu na roiai chiti chint na chukhā. Bahali dūmi dhadhi jiu ohu kisai na dhukhā. Vaṇi vaṇi kāun na sohai kiun māṇai sukhā. Jiu bahu miti vesuā tani vedani dukhā. Viṇu gur pūjani horanā barane bemukhā.

# Pauri 19 (The apostate is centreless)

A guest of many houses remains hungry. On the loss of common father of many, scant are the weeping and mental anxieties. When many drummers strike a drum, no one is pleased with the discordant voices. How could a crow wandering from forest to forest be happy and honourable. As a prostitute's body suffers from having many lovers, those who worship others than the Guru are unhappy in their apostasy.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਅਣਹੋਂਦਾ ਅਹੰਕਾਰ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਭੂਤ ਹਨ)

| ਵਾਇ                                  | ਸੁਣਾਏ | ਛਾਣਨੀ   | ਤਿਸੁ  | ਉਠ          | ਉਠਾਲੇ । |  |
|--------------------------------------|-------|---------|-------|-------------|---------|--|
| ਤਾੜੀ                                 | ਮਾਰਿ  | ਡਰਾਇੰ   | ਦਾ រ៉ | <b>ੀਂਗਲ</b> | ਮਤਵਾਲੇ। |  |
| ਬਾਸਕਿ                                | ਼ਨਾਗੈ | ਸਾਮ੍ਹਣਾ | ਜਿਉਂ  | ਦੀਵਾ        | ਬਾਲੇ ।  |  |
| ਸੀਹੁੰ                                | ਸਰਜੈ  | ਸਹਾ     | ਜਿਉਂ  | ਅਖੀਂ        | ਵੇਖਾਲੇ। |  |
| ਸਾਇਰ                                 | ਲਹਰਿ  | ਨ       | ਪੁਜਨੀ | ਪਾਣੀ        | ਪਰਨਾਲੇ। |  |
| ਅਣਹੋਂਦਾ ਆਪੂ ਗਣਾਇੰਦੇ ਬੇਮੂਖ ਬੇਤਾਲੇ॥੨੦॥ |       |         |       |             |         |  |

# Pauri 20 (Anahondā ahankār karan vāle bhūt han)

Vāi suņāe chhāṇanī tisu uṭh uṭhāle.
Tāṇī māri ḍarāindā maiṅgal matavāle.
Bāsaki nāgai sāhmaṇā jiun dīvā bāle.
Sīhun sarajai sahā jiun akhīn vekhāle.
Sāir lahari na pujanī pāṇī paranāle.
Aṇahondā āpu gaṇāinde bemukh betāle.

# Pauri 20 (The egotist is a ghost)

With the sound of the seive it is vain to cause the camel to get up. Frightening the elephant with the clappings of the hands is as futile as burning of the lamp before a Vāsukī cobra (in the hope that it will run away). If rabbit looking into the eyes wishes to frighten the lion (it is nothing but a deathwish). Small water conduit pipes can not be equal to the ocean. Like ghost, the apostate being nothing goes on expressing his ego.

# ਪਉੜੀ ੨੧ ( ਬੇ-ਮੂਖਾਂ ਨਾਲ ਅੜਨਾ ਨਿਸਫਲ ਹੈ)

ਸਖਿ ਨਾਰਿ ਬਾਹਰੀ ਸੇਜ ਚੜੀਐ। ਭਤਾਰਹ ਨ ਮੰਨੈ ਮਾਪਿਆ ਵੜੀਐ। ਕਮਜਾਤੀ ਪਤ ਨ ਫਿਰੈ ਸਾਹਹਂ ਵੇਸਾਹ ਜੜੀਐ। ਵਣਜਾਰਾ ਨ ਸੳਹੈਂ ਹਥਿਆਰ ਫੜੀਐ। ਸਾਹਿਬ ਆਪਣੇ ਨ 궁 ਘੜੀਐ। ਪਹੰਚੈ ਸੳ ਨ ਸਚ ਘਾਤਤ ਕੁੜ ਮੰਦ੍ਰਾਂ ਕੰਨਿ ਜਿਨਾੜੀਆਂ ਤਿਨ ਨਾਲਿ ਨ ਅੜੀਐ॥੨੧॥੩੪॥

### Pauri 21 (Bemukhān nāl aranā nisaphal hai)

Nāri bhatārahu bāharī sukhi sej na chaṇīai.
Putu na mannai māpiān kamajātīn vaṇīai.
Vaṇajārā sāhahun phirai vesāhu na jaṇīai.
Sāhib sauhain āpaṇai hathiāru na phaṇīai.
Kūṇu na pahunchai sach no sau ghāṇat ghaṇīai.
Mundrān kanni jināṇān tin nāli na aṇīai.

# Pauri 21 (It is useless to quarrel with the apostates)

Without husband a woman cannot enjoy pleasures of bed. If the son disobeys the parents, he is considered a bastard. If a merchant does not keep his word given to his banker, he loses his faith. Take not arms against your master. The falsehood can never reach the truth even if hundred excuses are made. One should not behave stubbornly before the people wearing earrings (because they are most obdurate ones).

# ੧ਓ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਨਿੰਦਕ)

| ਕੁਤਾ                            | ਰਾਜਿ  | ਬਹਾਲੀਐ    | ਫਿਰਿ   | ਚਕੰ   | Ì | ਚਟੈ।  |
|---------------------------------|-------|-----------|--------|-------|---|-------|
| ਸਪੈ                             | ਦੁਧੁ  | ਪੀਆਲੀਐ    | ਵਿਹੁ   | ਮੁਖਹੁ | 1 | ਸਟੈ।  |
| ਪਥਰੂੰ                           | ਪਾਣੀ  | ਰਖੀਐ      | ਮਨਿ    | ਹਨੂ ਨ | 5 | ਘਟੈ।  |
| ਚੋਆ                             | ਚੰਦਨੁ | ਪਰਿਹਰੈ    | ਖਰੁ    | ਖੇਹ   |   | ਪਲਟੈ। |
| ਤਿਉ                             | ਨਿੰਦਕ | ਪਰ ਨਿੰਦਟੂ | ੍ਰ ਹਥਿ | ਮੂਲਿ  | ਨ | ਹਟੈ।  |
| ਆਪਣ ਹਥੀਂ ਆਪਣੀ ਜੜ ਆਪਿ ਉਪਟੈ ॥ ੧ ॥ |       |           |        |       |   |       |

# 1 Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Nindak)

Kutā rāji bahālīai phiri chakī chaṭai.
Sapai dudhu piālīai vihu mukhahu saṭai.
Patharu pāṇī rakhīai mani haṭhu na ghaṭai.
Choā chandanu pariharai kharu kheh palaṭai.
Tiu nindak parnindahūn haṭhi mūli na haṭai.
Āpan haṭhī āpaṇī jar āpi upaṭai.

# One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor

# Pauri 1 (The backbiter)

If a dog is seated on the throne even then it will (like to) lick the flour mill. If a snake is fed on milk even then it will pour out poison from its mouth. If a stone is kept in water even then its hardness does not soften. Repudiating the perfume and sandalwood-fragrance, the donkey rolls its body in the dust. Similarly the backbiter never gives up (his habit of) backbiting and uproots himself to destroy his very existence.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਨਿੰਦਕ)

| ਕਾਉਂ                                    | ਕਪੂਰ    | ਨ ਦ      | -<br>ਤਖਈ | ਦਰਗੰ   | ਧਿ        | ਸੂਖਾਵੈ। |
|-----------------------------------------|---------|----------|----------|--------|-----------|---------|
| ਹਾਥੀ                                    | ਨੀਰਿ    | ਨ੍ਹਵਾਲੀਐ | ਸਿਰਿ     | -      | · ·<br>ਾਰ | ਉਡਾਵੈ।  |
| ਤੂੰਮੇ                                   | ਅੰਮ੍ਰਿਤ | ਸਿੰਜੀਐ   | ਕਉੜ      | ਤੁ     | ਨ         | ਜਾਵੈ।   |
| ਸਿਮਲੁ                                   | ਰੁਖ     | ਸਰੇਵੀਐ   | ਫਲੁ      | ਹਥਿ    | ਨ         | ਆਵੈ।    |
| ਨਿੰਦਕੁ                                  | ਂ ਨਾਮ   | ਵਿਹੂਣਿਆ  | ਸਤਿਸ     | र्नेवा | ਨ         | ਭਾਵੈ।   |
| ਅੰਨ੍ਹਾ ਆਗੂ ਜੇ ਥੀਐ ਸਭੂ ਸਾਥੂ ਮੁਹਾਵੈ ॥ ੨ ॥ |         |          |          |        |           |         |

### Pauri, 2 (Nindak)

Kāun kapūr na chakhai durgandhi sukhāvai. Hāthi niri nahvāliai siri chhāru uḍāvai. Tumme amrit siñjiai kauratu na jāvai. Simalu rukhu sareviai phalu hathi na āvai. Nindaku nām vihūṇiā satisang na bhāvai. Annhā āgū je thiai sabhu sāthu muhāvai.

# Pauri 2 (The backbiter)

Crow never picks up camphor; it likes to have garbage around. The elephant even bathed in water puts dust on its head. The colocynth  $(tumm\bar{a})$  even if irrigated with nectar does not part with its bitterness. Even if the silk-cotton tree is well served (with water and manure etc.), no fruit is gained from it. The backbiters being devoid of the  $n\bar{a}m$  of the Lord, do not like the holy congregation. If the leader is blind, the whole company is bound to be robbed of (their valuables).

# ਪਉੜੀ ੩ (ਨਿੰਦਕ)

ਲੁਕੈ ਲਕਾਇਆ ਬਹਿ ਖਾਜੈ ਕੁਣੈ। ਲਸਣ ਕੰਬਲ ਸਬੁਣੈ। ਉਜਲਾ ਕਿਉਂ ਹੋਇ ਕਾਲਾ 귞 ਦਿਸੈ ਸਣੈ। ਮੁਹਿ ਡੇਮ ਛਹੈ ਖਖਰ ਲਣੈ। ਕਿਤੈ ਕੰਮਿ ਬਿਨ ਨ ਆਵਈ ਲਾਵਣ ਵਿਹੁਣੈ। ਨਿੰਦਕਿ ਵਿਸਾਰਿਆ ਨਾਮ ਗਰ ਗਿਆਨ ਹਲਤਿ ਪਲਤਿ ਸੂਖੂ ਨਾ ਲਹੈ ਦੁਖੀਆ ਸਿਰੂ ਝੂਣੈ ॥ ੩ ॥

### Pauri 3 (Nindak)

Lasaņu lukāiā nā lukai bahi khājai kūņai.
Kālā kambalu ujalā kiun hoi sabūņai.
Pemu khakkar jo chhuhai disai muhi sūņai.
Kitai kammi na āvai lāvaņu binu lūņai.
Nindaki nām visāriā gurgiānu vihūņai.
Halati palati sukhu nā lahai dukhiā siru jhūņai.

# Pauri 3 (The backbiter)

The smell of garlic cannot be concealed even if it is eaten in a remote corner. No soap how so much applied, can turn the black blanket into white. Whosoever will touch the hive of poisonous wasps will find his face swollen. The cooked vegetable devoid of salt is absolutely useless. Without the knowledge of the true Guru, the backbiter has neglected the name of the Lord. He gets happiness neither here nor there and always laments and repents.

1400

# ਪਉੜੀ ੪ (ਗੁਰ-ਨਿੰਦਾ)

ਮੰਗੈ। ਡਾਇਣ ਖਾਵਣੀ ਮਾਣਸ ਪਤ ਬਰਾ ठ ਸੰਗੈ। ਿਵਿਕਰਮੀ ਆਖੀਐ ਧੀ ਭੈਣਹੁ ਵਡਾ ਸਰੰਗੈ। ਰੈਬਾਰ पेग ਰਾਜੇ ਕਮਾਂਵਦੇ ਗੰਗੈ। ੳਤਰਨਿ ਜਾਇ ਕੀਚਨਿ ਪਾਪ ਬਜਰ ਨੰਗੈ। ਕੰਬੈ ਸਣਿ ਨਿੰਦਕ ਜਮੁ ਥਰਹਰ ਨਰਕ ਨਿੰਦਾ ਭਲੀ ਨ ਕਿਸੈ ਦੀ ਗੂਰ ਨਿੰਦ ਕੁਢੰਗੇ ॥ ੪ ॥

### Paurī 4 (Gur nindā)

Dāiņu māṇas khāvaṇi putu burā na maṅgai.
vaḍā vikarami ākhiai dhi bhaiṇahu saṅgai.
Rāje dhohu kamāvande raibār suraṅgai.
Bajar pāp na utarani jāi kichani gaṅgai.
Tharahar kambai naraku jamu suṇi nindak naṅgai.
Nindā bhalī na kisai dī gurnind kuḍhaṅgai.

# Pauri 4 (Vilification of the Guru)

The witch is man eater but she also does not contemplate wrong for her son. Even known as the most vicious man, he also feels ashamed before his daughter and sister. The kings, trecherous for each other, put no harm to the amabassadors (and they live comfortably). The sins committed at Ganges (the religious places) are as hard as the thunderbolt and never fade out. Listening to the naked meanness of the slanderer, Yama of the hell also trembles. Backbiting of any one is bad but the vilification of the Guru is the worst (way of life).

# ਪਉੜੀ ੫ (ਗੁਰ-ਨਿੰਦਾ ਦੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

| ਨਿੰਦਾ                                 | ਕਰਿ     | ਹਰ   | ਣਾਖਸੈ  |          | ਵੇਖਹੁ        | ਫਲੁ | ਵਟੈ।    |
|---------------------------------------|---------|------|--------|----------|--------------|-----|---------|
| ਲੰਕ਼                                  | ਂ ਲੁਟਾਈ | ਰਾ   | ਵਣੇ    | }-       | <b>ਸਤ</b> ਕਿ | ਦਸ  | ਕਟੈ।    |
| ਕੰਸੁ                                  | ਗਇਆ     | ਸਣ   | ਲਸ     | ਕਰੈ      | ਸਭ           | ਦੈਤ | ਸੰਘਟੈ । |
| ਵੰਸੁ                                  | ਗਵਾਇਆ   | Ref  | ਕੈਰਵਾਂ |          | ਖੂਹਣਿ        | ਲਖ  | ਫਟੈ।    |
| ਦੰਤ                                   | ਬਕਤ੍ਰ   | ਸਿਸਪ | ਲ      | ਦੇ       | ਦੰਦ          | ਹੋਏ | ਖਟੈ।    |
| ਨਿੰਦਾ                                 | ਕੋਇ     | ਨ    | ਸਿਝਿਓ  | <u> </u> | ਇਉ           | ਵੇਦ | ਉਘਟੈ।   |
| ਦੂਰਬਾਸੇ ਨੇ ਸਰਾਪ ਦੇ ਯਾਦਵ ਸਭਿ ਤਟੈ ॥ ੫ ॥ |         |      |        |          |              |     |         |

#### Pauri 5 (Gur nindā de drişaṭānt)

Nindā kari haraṇākhasai vekhahu phalu vaṭe.
Lank luṭāī Rāvaṇai masataki das kaṭe.
Kans gaiā saṇ lasakarai sabh dait saṅghaṭe.
Vaṅsu gavāiā kairavā khūhaṇi lakh phaṭe.
Dant bakatr Sisapāl de dand hoe khaṭe.
Nindā koi na sijhio iu ved ughaṭe.
Durabāse ne sarāp de yādav sabh taṭe.

#### Pauri 5 (Examples of Guru's vilification)

Hirnyaksyapu talked adversely about God and the result gained is clear that he eventually got killed. Rāvan also for the same reason got Lankā looted and his ten heads slayed. Kans was killed along with his full army and his all the demons perished. The Kauravas lost their dynasty and got their myriads of army destroyed. For the same reason, Dantavaktr and Sisupāl got crushing defeat. The Vedas also dilineate that no success is possible through back-biting. (Due to this vilification) Durvāsā cursed Yādavs and vanquished them all.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਗੁਰੂ ਨੂੰ ਦੋਸ਼ ਦੇਣ ਵਾਲਾ ਦੁਖੀ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ)

| ਸਭਨਾਂ                                    | ਦੇ    | ਸਿਰ ਗੁੰਚ | <b>ਈਅਨਿ</b> | ਰੀਜੀ | ਗੁਰੜਾਵੈ।  |  |
|------------------------------------------|-------|----------|-------------|------|-----------|--|
| ਕੰਨਿ                                     | ਤਨਉੜੇ | ਕਾਮਨ     | ही घु       | ੜੀ   | ਬਰਿੜਾਵੇ।  |  |
| ਨਥਾਂ                                     | ਨਕਿ   | ਨਵੇਲੀਆਂ  | ਨਕਟੀ        | ਨ    | ਸੁਖਾਵੈ ।  |  |
| ਕਜਲ .                                    | ਅਖੀਂ  | ਹਰਣਾਖੀ   | ਆਂ ਕ        | ਾਣੀ  | ਕੁਰਲਾਵੈ । |  |
| ਸਭਨਾਂ                                    | ਚਾਲ   | ਸੁਹਾਵਣੀ  | ੇ ਲੰਗ       | ाੜੀ  | ਲੰਗੜਾਵੈ।  |  |
| ਗਣਤ ਗਣੈ ਗੁਰਦੇਵ ਦੀ ਤਿਸੁ ਦੁਖਿ ਵਿਹਾਵੈ ॥ ੬ ॥ |       |          |             |      |           |  |

#### Pauri 6 (Gurū nūn doś den vālā dukhi rahindā hai)

Sabhanā de sir gundīani gañjī gurṇāvai.
Kanni tanauṇe kāmaṇī būṇī bariṇāvai.
Nathān naki naveliān nakaṭī na sukhāvai.
Kajal akhī haraṇākhīā kāṇī kuralāvai.
Sabhanā chāl suhāvaṇī laṅgaṇī laṅgaṇāvai.
Gaṇat gaṇai gurdev dī tisu dukhi vihāvai.

#### Pauri 6 (Guru's fault finder always suffers)

The hairs of all are dressed but the bald lady mumbles. The beautiful woman wears the earnings but the earless one grumbles. The newly wed girls wear nose rings but the noseless feels uncomfortable (for not being able to wear nose ring). The deer-eyed ladies put in the collyrium but the one-eyed wails and cries. All have a pleasing gait but the lame limps. Those who slander the Guru, spend their life in sorrows.

i.

| ਪਉੜੀ ੭ | ਗਰ   | ਨਿੰਦਰ | स  | ਕਨਪ | ਅਕਾਰਸ | 31 |   |
|--------|------|-------|----|-----|-------|----|---|
| 46 MIN | (dia | 10Ed  | C. | HOH | 44.0d | U  | l |

| ਅਪਤੁ                                 | ਕਰੀਰੁ | ਨ      | ਮਉਲੀਐ | ਦੇ   | ਦੋਸੁ           | ੂ ਬਸੰਤੈ। |  |
|--------------------------------------|-------|--------|-------|------|----------------|----------|--|
| ਸੰਢਿ                                 | ਸਪੁਤੀ | ਨ      | ਥੀਐ   | 7    | ਕਣਤਾਵ <u>ੈ</u> | ਕੰਤੈ।    |  |
| ਕਲਰਿ                                 | ਖੇਤ   | ਨ      | ਜੰਮਈ  | ਘ    | <u>হুবর</u>    | ਵਰਸੰਤੈ।  |  |
| ਪੰਗਾ                                 | ਪਿਛੈ  | ਚੀਰਿ   | ਗਆ    | ਅਵਗੁ | र              | ਗੁਣਵੰਤੈ। |  |
| ਸਾਇਰੁ                                | ਵਿਚਿ  | ฑูพื่ป | ਟਿਆਂ  | ਬਹੁ  | ਰਤਨ            | ਅਨੰਤੈ।   |  |
| ਜਨਮ ਗਵਾਇ ਅਕਾਰਥਾ ਗੁਰੂ ਗਣਤ ਗਣੰਤੇ ॥ ੭ ॥ |       |        |       |      |                |          |  |

#### Pauri 7 (Gur nindak dā janam akārath hai)

Apatu karīru na maulīai de dosu basantai. Sandhi saputī na thīai kaņatāvai kantai. Kalari khetu na jamaī ghaņaharu varasantai. Pangā pichhai changiān avagun guņavantai. Sāiru vichi ghanghūṭiān bahu ratan anantai. Janam gavāi akārathā guru gaṇat gaṇantai.

#### Pauri 7 (The life of Guru-slanderer is meaningless)

The leafless wild caper (Karir) does not grow green but it blames the spring season. The barren women does not bear the child but she blames her husband. The rains of the clouds cannot make alkaline field grow and produce. The meritorious people get evils and embarrassments in the company of vicious people. In the ocean, one gets many a pearl even from the shells, i.e. the association with the good produces good results. Slandering the Guru, the whole life elapses in vain.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਅਕਿਰਤਘਣ)

| ਨਾ                             | ਤਿਸੁ | ਭਾਰ  | <b>}</b> | ਪਰਬਤਾਂ | <b>.</b> | ਸਮਾਨ | ਖਹੰਦੇ । |  |
|--------------------------------|------|------|----------|--------|----------|------|---------|--|
| ਨਾ                             | ਤਿਸੁ | ਭਾਰੇ |          | ਗੜ੍ਹ   | ਘਰ       | ਬਾਰ  | ਦਿਸੰਦੇ। |  |
| ਨਾ                             | ਤਿਸੁ | ਭਾਰੇ | ਸਾ       | ਇਰਾਂ   | ਨਦ       | ਵਾਹ  | ਵਹੰਦੇ।  |  |
| ਨਾ                             | ਤਿਸੁ | ਭਾਰੇ | ਤਰੁ      | ਵਰਾਂ   | ਫਲ -     | ਸੁਫਲ | ਫਲੰਦੇ।  |  |
| ਨਾ                             | ਤਿਸੁ | ਭਾਰੇ | ਜੀਅ      | ਿ ਜੰਤ  | র স      | ਣਗਣਤ | ਫਿਰੰਦੇ। |  |
| ਭਾਰੇ ਭੂਈ ਅਕਿਰਤਘਣ ਮੰਦੀ ਹੂ ਮੰਦੇ। |      |      |          |        |          |      |         |  |

#### Pauri 8 (Akirataghan)

Nā tisu bhāre parabatān asamān khahande.
Nā tisu bhāre koṭ gaṛh gharabār disande.
Nā tisue bhāre sāirān nad vāh vahande.
Nā tisu bhāre taruvarān phal suphal phalande.
Nā tisu bhāre jiājant aṇagaṇat phirande.
Bhāre bhuī akirataghan mandī hū mande.

#### Pauri 8 (The ungrateful)

The sky-touching mountains also are not of much weight (than the ungrateful person). The visible forts are also not as weighty as he (the ungrateful person) is; those oceans in which will the rivers merge are also not as heavy as he is; the fruit laden trees are also not as heavy as he is and nor those innumerable creatures are as heavy as he is. In fact the ungrateful person is burden on earth and he is evil of evils.

## ਪਉੜੀ ੯ (ਅਕਿਰਤਘਣ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤ)

ਪਾਇ ਕੈ ਵਿਚਿ ਰਿਧਾ ਕਤੇ ਮਦ ਦਾ ਮਾਸੂ। ਤਿਸ਼ੁ ਧਰਿਆ ਖੋਪਰੀ ਮੰਦੀ ਮਾਣਸ ਵਾਸੁ। ਕਰਿ ਭਰਿਆ ਕਪੜਾ ਕਜਣ ਰਤੁ ਤਾਸੂ। ਢਕਿ ਕਰਿ ਭੋਗ ਚਲੀ ਚੂਹੜੀ ਬਿਲਾਸੂ। ਪਛਿਆ ਆਖਿ ਸਣਾਏ -ਲਾਹੇ ਵਿਸਵਾਸੂ। ਨਦਰੀ ਪਵੈ ਅਕਿਰਤਘਣੂ ਮਤੂ ਹੋਇ ਵਿਣਾਸੂ ॥ ੯ ॥

#### Pauri 9 (Akirataghan da drisațānt)

Mad vichi ridhā pāikai kute dā māsu.
dhariā māṇas khoparī tisu mandī vāsu.
Ratū bhariā kapaṇā kari kajaṇu tāsu.
Dhaki lai chalī chūhaṇī kari bhog bilāsu.
Ākhi suṇāe puchhiā lāhe visavāsu.
Nadarī pavai akirataghaṇu matu hoi viṇāsu.

#### Pauri 9 (Example of an ungrateful)

The meat of dog cooked in the wine was, along with its foul smell, kept in the human skull. It was covered with the blood stained cloth. Covering thus, the scavenger woman ( $ch\bar{u}hari$ ) after appearing her lust was carrying that bowl. On being asked about (the abominable covered material) she cleared the doubt by saying that she had covered the meat to hide it from the sight of an ungrateful person to avoid its pollution.

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਲੂਣ ਹਰਾਮੀ)

ਚੋਰ ਗਇਆ ਘਰਿ ਸਾਹ ਦੈ ਅੰਦਰਿ ਵਤਿਆ। ਘਰ ਚੜ੍ਹਿਆ। ਕਣੈ ਚਉਬਾਰੇ ਕਛਾ ਭਾਲਦਾ ਪੰਡ ਸਇਨਾ ਬੰਨ੍ਹਿ ਅੜਿਆ। ਰਪਾ ਅਗਲਾਈ ਲਹਰਿ ਹਲਕਾਇਆ ਫੜਿਆ। ਲੋਭ ਹਾਂਡਾ ਲਣ ਖੜਿਆ। वे ਚਖਿਆ ਤਿਸ ਚਖਕ ਕਖ ਲਣ ਹਰਾਮੀ ਗਨਹਗਾਰ ਧੜ ਧੰਮੜ ਧੜਿਆ ॥ ੧੦ ॥

#### Pauri 10 (Lūņ harāmi)

Choru gaiā ghari sāh dai ghar andari vaṇiā.
Kuchhā kūṇai bhāladā chaubāre chaṇhiā.
Suinā rupā paṇḍ bannhi agalāi aṇiā.
Lobh lahari halakāiā lūṇ hāṇḍā phaṇiā.
Chukhku laike chakhiā tisu kakhu na khaṇiā.
Lūṇ harāmi gunahagāru dhaṇu dhammaṇ dhaṇiā.

#### Pauri 10 (The ungrateful)

A thief entered the house of a rich person. Carefully watching the four corners he came to the upper room. He gathered the money and gold and tied them in a bundle; but still his greed delayed him. Getting impatient in greed he caught hold of a salt-pot. A bit of it he took out and tasted; he left every thing there and came out. That thief also knew, that an ungrateful person is beaten like a drum (in the Lord's court).

# ਪਉੜੀ ੧੧ (ਲੁਣ ਖਾਣਿਆਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ)

ਹੋਇ ਪੀਹਿ ਢੋਵੈ। ਪਾਣੀ ਖਾਧੇ ਗਲਾਮ ਲੁਣ ਖਾਇ ਹੋਵੈ। ਕਰਿ ਰਣਿ ਲੁਣ ਚਾਕਰੀ ट्व टव येहै। ਹੋਇ ਖਾਇ पी ਲੁਣ ਪਤ ਸਭ ਲਜਾ ਕੈ ਖੜੋਵੈ। ਵਣੋਟਾ ਖਾਇ ਜੋਤਿ ਹਥ ਲੁਣੂ ਖਾਇ ਪਰੋਵੈ। ਕੰਠਿ ਵਟਾੳ ਵਾਟ ਲੁਣ ਗਣ ਲਣ ਹਰਾਮੀ ਗੁਨਹਗਾਰ ਮਰਿ ਜਨਮੂ ਵਿਗੋਵੈ ॥ ੧੧ ॥

#### Pauri 11 (Lūņ khāņia di giņati)

Khādhe lūṇ gulām hoi pihi pāṇi ḍhovai.
Lūṇ khāi kari chākari raṇi ṭuk ṭuk hovai.
Lūṇ khāi dhi putu hoi sabh lajā dhovai.
Lūṇ vaṇoṭā khāikai hath joṇi khaṇovai.
Vāṭ vaṭāū lūṇu khāi guṇu kaṇṭhi parovai.
Lūṇ harāmi gunahagār mari janamu vigovai.

#### Pauri 11 (The number of the faithful ones)

Having eaten the salt (of a person), man becoming servant fetches water and grinds the corn. Such a faithful, in the battlefield gets killed piece to piece for the master. The faithful sons and daughters wash all the shames of the family. The salt eater servant always stands with folded hands. The passerby eulogizes the person whose salt he has eaten. But the ungrateful person commits sins and he loses his life in vain and dies.

# ਪਉੜੀ ੧੨ (ਧਰਮਸਾਲ ਦੀ ਝਾਕ)

| ਜਿਉ                                       | ਮਿਰਯਾ | ਦਾ ' | ਹਿੰਦੂਆ          | ਗਊ   | ਮਾਸੁ | ਅਖਾਜੁ।   |  |
|-------------------------------------------|-------|------|-----------------|------|------|----------|--|
| ਮੁਸਲਮਾਰ                                   | न्    | ਸੂਅਰ | ਰ <u>ਹ</u>      | ਸਉਰੀ | 2    | ਵਿਆਜੂ ।  |  |
| ਸਹੁਰਾ                                     | ਘਰਿ   | ਰ    | ਜਾਵਾਈਐ          | ਪ    | ਣੀ   | ਮਦਰਾਜ਼।  |  |
| ਸਹਾ                                       | ਨ     | ਖਾਈ  | <b>਼</b> ਜ਼ੂਹੜਾ | ਮਾ   | ਏਆ   | ਮੁਹਤਾਜੂ। |  |
| ਜਿਉ                                       | ਮਿਠੈ  | ਮੁਖੀ | ਮਰੈ             | ਤਿਸੁ | ਹੋਇ  | ਅਕਾਜੂ।   |  |
| ਤਿਉ ਧਰਮਸਾਲ ਦੀ ਝਾਕ ਹੈ ਵਿਹੁ ਖੰਡੂਪਾਜੂ ॥ ੧੨ ॥ |       |      |                 |      |      |          |  |

#### Pauri 12 (Dharamsāl dī jhāk)

Jiu mirayādā Hindūā gaū māsu akhāju.

Musalamāṇā sūarahu saugand viāju.

Sahurā ghari jāvāiai pāṇi madarāju.

Sahā na khāi chūhaṇā māiā muhatāju.

Jiu miṭhai makhī marai tisu hoi akāju.

Tiu dharamasāl dī jhāk hai vihu khaṇḍūpāju.

#### Pauri 12 (Expectation from a religious place)

As the cow meat is forbidden in Hindu code of conduct; the Musalmāns pledge against the pork and the interest on money; for father-in-law, even the water of the house of son-in-law is prohibited like the wine; the scanvenger eats not rabbit, though he be hard of money; as the dead fly makes the taste of sweet bad and the sweet getting poisonous becomes useless, similarly to set one's eye upon the earning of the religious place is like eating of sugar coated poison.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਝਾਕ-ਪੁਜਾ ਦਾ ਧਾਨ)

ਦਹੇਲਾ ਵਿਚਿ ਜਿਸ ਅੰਦਰਿ नता ਖਰਾ ਝਾਕ। ਸੋਇਨੇ 궁 ਪਾਇਦਾ ਹਇ ਵੰਞੈ ਹਥ ਖਾਕ। ਭਾਇਰਾ ਵਿਹਰਨਿ ਇਠ ਮਿਤ ਪਤ ਸਭ ਸਾਕੁ। ਹੈ ਦਰਮਤਿ ਸੋਗ ਵਿਜੋਗ ਸਰਾਪ ਨਾਪਾਕ। ਵਤੈ ਮਿਲੈ ਮਤੜਿ ਰੰਨ ਜਿਊ ਦਰਿ ਤਲਾਕ। ਦਖ ਭਖ ਦਾਲਿਦ ਘਣਾ ਦੋਜਕ ਅੳਤਾਕ ॥ ੧੩ ॥

#### Pauri 13 (Jhāk-pūjā dā dhān)

Kharā duhelā jag vichi jis andari jhāku. Soine no hathu pāidā hui vaññai khāku. Ith mit put bhāirā viharan sabh sāk. Sogu vijogu sarāpu hai duramati nāpāku. Vatai mutari ranni jiu dari milai talāku. Dukhu bhukhu dālid ghaṇā dojak autāku.

#### Pauri 13 (Desire from the earning of the religious place)

He is ever sorrowful who has craving in his mind. He touches the gold and that turns into the lump of soil. Dear friends, sons, brothers, and all other relatives become unhappy with him. Such evil-minded person ever suffers the curse of meeting and separation i.e. he undergoes the sufferings of transmigration. He wanders like an abandoned woman and stands divorced from the door (of the Lod). He gets distress, hunger, profuse poverty and reaches hell after the (bodily) death.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਪੂਜਾ ਦਾ ਧਾਨ)

|                                           |        |                | -    |       |        |        |  |
|-------------------------------------------|--------|----------------|------|-------|--------|--------|--|
| ਵਿਗੜੈ                                     | ਚਾਟਾ   | ਦੁਧ            | ਦਾ   | ਕਾਂਜੀ | ਦੀ     | ਚੁਖੈ।  |  |
| ਸਹਸ 🕟                                     | ਮਣਾ    | ਰੂਈ            | ਜਲੈ  | ਚਿਣ   | ਗਾਰੀ   | युधै । |  |
| ਬੂਰੁ                                      | ਵਿਣਾਹੇ | ਪਾਣੀਐ          | ਖ    | ₿ :   | ਲਾਖਹੁ  | ਰੁਖੈ।  |  |
| ਜਿਉ                                       | ਉਦਮਾਦੀ | ਅਤੀਸ           | ਾਰੁ  | ਖਈ    | ਰੋਗੁ ' | ਮਨੁਖੈ। |  |
| ਜਿਉ                                       | ਜਾਲਿ ਼ | <u>ੰਖੇਰੂ</u> ਵ | ਾਸਦੇ | ਚੁਗਣ  | ਦੀ     | ਭੂਖੈ।  |  |
| ਤਿਊ ਅਜਰੂ ਝਾਕ ਭੰਡਾਰ ਦੀ ਵਿਆਪੇ ਵੇਮੂਖੈ ॥ ੧੪ ॥ |        |                |      |       |        |        |  |

#### Pauri 14 (Pūjā dā dhān)

Vigarai chāṭā dudh dā kāñjī dī chukhai.
Sahas maṇā rūī jalai chiṇagārī dhukhai.
Būru viṇāhe paṇīai khau lākhahu rukhai.
Jiu udmādī atīsāru khaī rogu manukhai.
Jiu jāli paṅkherū phāsade chugaṇ dī bhukhai.
Tiu ajaru jhāk bhaṇḍār dī viāpe vemukhai.

#### Pauri 14 (Earnings of worship)

The full pot of milk gets spoiled by a drop of vinegar. The thousand mounds of cotton are burnt by one spark. The water gossamer spoils water and the shellac becomes the reason for the destruction of the tree. The mad man is ruined by diarrhoea and the common man is destroyed by tuberculosis (consumption). As the birds get entangled in the net out of their greed for seeds, the desire for the storage of unendurable (earning from the religious place) persists in the heart of the apostate.

# ਪਉੜੀ ੧੫ (ਪੂਜਾ ਦਾ ਧਾਨ ਕਿਕੂੰ ਪਚੇ ?)

ਅਉਚਰ ਦੀ ਭੰਡਾਰ ਚਖੀ। ਲਗੈ ਝਾਕ ਚਖ ਭੋਜਨੁ ਹੋਇ ਨਿਕਲੈ ਮਿਲਿ ਮਖੀ। ਦਕਧਾ ਰਾਤਿ ਸਵੈ ਤਿਣ ਅੰਦਰਿ ਕਿਊ 🐇 ਅਖੀ। ਸਖਾਲਾ ਕਖਾ ਦਬੀ ਅਗਿ ਜਿਊ ਓਹ ਰਹੈ ਨ ਰਖੀ। **ਝਕਾਈਐ** ਕਰਿ ਅਭਖੀ। ਝਾਕਵਾਲ ਭਾਕ ਭਖ ਗਰ ਪਰਸਾਦੀ ਉਬਰੇ ਗਰ ਸਿਖਾ ਲਖੀ ॥ ੧੫ ॥

#### Pauri 15 (Pūjā dā dhān kikūn pache)

Aucharu jhāk bhaṇḍār dī chukhu lagai chakhī.
Hoi dukudhā nikalai bhojanu mili makhī.
Rāti sukhālā kiu savai tiņu andari akhī.
Kakhā dabī agi jiu ohu rahai na rakhī.
Jhāk jhakāiai jhākvāl kari bhakh abhakhī.
Gur parasādī ubare gur sikhā lakhī.

#### Pauri 15 (How earnings of worship could be digested)

To crave for the material of store (for the Sikhs) is improper. But those who have such a desire, have to return the material, as the fly gone inside with food is vomited out by the body. How could he sleep peacefully who has the grass blade in his eye. As the fire cannot be kept pressed under the dry grass, similarly, the cravings of the craving person cannot be controlled and for him the inedible becomes edible. The Sikhs of the Guru are millions but only those who attain the grace of the Lord get across (the world ocean).

· ...

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਧਰਮਸਾਲ ਦੀ ਝਾਕ ਰਖਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦਾ ਲੱਛਣ)

ਜਿਊ. ਵਿਣ ਤਾਣਿ ਖਾਧੀ ਲਕੜੀ ਨਿਤਾਣੀ। ਘਣ ਖੇਤ ਵਿਚਿ ਨਿਰਜੀਤ ਪਰਾਣੀ। ਡਰਾਵਾ ਜਾਣ ਜਿਊ ਦੀ ਕਿਊ ਧਅਰ ਪਾਣੀ। ਝੜਵਾਲ *ਵ*ਰਸੈ ਵਿਚਿ ਜਿਊ ਬਕਰੀ ਦਹਿ ਆਣੀ। ਬਣ ਗਲ **ਦ**य' ਨ ਝਾਕੇ ਅੰਦਰਿ ਤਿਸ ਕਿਆ ਝਾਕਵਾਲ ਨੀਸਾਣੀ। ਜਿਊ ਚਮੂ ਚਟੈ ਗਾਇ ਮਹਿ ਉਹ ਭਰਮਿ ਭਲਾਣੀ ॥ ੧੬ ॥

#### Pauri 16 (Dharamasāl di jhāk rakhan valiān dā lachhan)

Jiu ghuṇ khādhi lakaṇi viṇu tāṇi nitāṇi.
Jāṇu ḍarāvā khet vichi nirajitu parāṇi.
Jiu dhūaru jhaṇuvāl di kiu varasai pāṇi.
Jiu thaṇ gal vichi bakarī duhi dudhu na āṇi.
Jhāke andari jhākavālu tis kiā nīsāṇi.
Jiu chamu chaṭai gāi mahi uh bharami bhulāṇi.

#### Pauri 16 (The marks of the religious-earning-grabbers)

He (the apostate) becomes feeble and powerless as the weevil-eaten wood. He is similar to the life-less scarecrow put up in the field to frighten (the birds). How out of clouds of smoke rain could take place. As the teat of a goat in the neck cannot give milk, likewise the grabber of religious earning of a religious place roams hither and thither in the craving of the same. What is the exact mark of such a man. Such a man remains deluded like that cow who considering its dead offspiring alive goes on licking it.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਸਾਧ ਅਸਾਧ ਪਰੀਖਿਆ)

ਹੋਇ ਧਿਕਾਨਆ ਕਿਉ ਵਤੀਐ ਦਾਖੈ। - ਗਛਾ ਅਕੈ ਕੇਰੀ ਖਖਤੀ ਆਖੈ। ਕੋਈ ਅੰਬ ਨ ਸਾਬੈ। ਜਿਊ ਜਰਪੋਸ ਦੇ ਗਹਣੇ ਨਹੀ ਸੋਇਨਾ ਪਜਨਿ ਹੀਰਿਆ ਓਇ ਭਰੇ ਬਿਆਖੈ। ਫਟਕ ਨ ਧਉਲੇ ਛਾਹਿ ਗਾਖੈ। ਦਿਸਨਿ ਦੁਧ ਸਾਦਹ ਗਣ ਤਿਊ ਸਾਧ ਅਸਾਧ ਪਰਖੀਅਨਿ ਕਰਤੁਤਿ ਸੁ ਭਾਖੈ ॥ ੧੭ ॥

#### Pauri 17 (Sādh asādh prikhiā)

Guchhā hoi dhrikānūā kiu varīai dākhai.
Akai kerī khakharī koi ambu na ākhai.
Gahaņe jiu jaraposu de nahī soinā sākhai.
Phaṭak na pujani hīriā oi bhare biākhai.
Dhaule disani chhāhi dudhu sādahu guṇ gākhai.
Tiu sādh asādh parakhīani kartūti su bhākhai.

#### Pauri 17 (Test of the saint and the renegade)

Why should the bunch of the bead tree be compared with grapes. No one calls the *akk* berries, mango. Gift ornaments are not like golden ornaments. Crystals are not equal to diamonds because the diamonds are costlier. Butter milk and milk are both white but of different quality and taste. Similarly, the holy and unholy are distinguished by their attributes and activities.

## ਪਉੜੀ ੧੮ (ਚਾਰ ਵਰਣ ਵਿਚ ਸਾਧ)

| ਸਾਵੇ                                              | ਪੀਲੇ  | ਪਾਨ   | ਹਹਿ | ਓਇ    | ਵੇਲਹੁ    | ਤੁਟੇ।   |  |
|---------------------------------------------------|-------|-------|-----|-------|----------|---------|--|
| ਚਿਤਮਿਤ                                            | ਾਲੇ   | ਫੋਫਲੇ | ਫਲ  |       | ਬਿਰਖਹੁ   | ह्वटे । |  |
| ਕਥ                                                | ਹਰੇਹੀ | ਭੂਸਲੰ | }   | ਦੇ    | ਚਾਵਲ     | ਚੂਟੇ।   |  |
| ਚੂਨਾ                                              | ਦਿਸੈ  | ਉਜਲਾ  | . 4 | ਵਹਿ ∴ | ਪਥਰੁ     | ਕੁਟੇ।   |  |
| ਆਂਗ                                               | ਗਵਾਇ  | ਸਮਾਇ  | ਮਿ  | ਲ     | ਰੰਗ਼ੁਚੀਚ | ਵਹੁਟੇ।  |  |
| ਤਿਉ ਚਹੁ ਵਰਨਾ ਵਿਚਿ ਸਾਧ ਹਨਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਮੂਹ ਜੂਟੇ ॥ ੧੮ ॥ |       |       |     |       |          |         |  |

#### Pauri 18 (Chār varaņ vich sādh)

Sāve pile pān hahi oi velahu tuṭai.
Chitamitāle phophale phal birakhahu chhuṭai.
Kath hurehī bhūsalī de chāval chuṭai.
Chūnā disai ujalā dahi patharu kuṭai.
Āpu gavāi samāi mili raṅguchīch vahuṭai.
Tiu chahu varanā vichi sādh hani gurmukhi muh juṭai.

#### Pauri 18 (The saints among the four varnas)

The betel leaves when plucked from the branch are of green and yellow colour. The betel nut getting pie bald colour is plucked from the tree. The catechu is of brown colour and light and a pinch of it is used. The lime is white and is burnt and thrashed. When losing their ego (they meet) they informally become of red colour. Likewise are the saints, who adopting he qualities of the four varnas, live in mutual love like *gurmukhs*, the Guru oriented.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਸਾਂਗੀ ਸਾਧ)

ਸਦਾਇਂਦੇ ਸਾਹਿਬ ਦਰਬਾਰੇ। ਚਾਕਰ ਸਭ ਕਰਨਿ ਨਿਵਿ ਸੈ ਨਿਵਿ ਜੁਹਾਰੀਆ ਸਭ ਹਥੀਆਰੇ। ਬਹਿ ਬਾਫਾਇੰਦੇ ਬੋਲਨਿ ਬੋਲ ਭਾਰੇ। ਮਜਲਸ ਗਲੀਏ ਤਰੇ ਨਚਾਇੰਦੇ ਗਜਗਾਹ ਸਵਾਰੇ। ਜਾਣੀਅਨਿ ਵਿਜਿ ਪਇਆਂ ਜੋਧ ਭਜਣਹਾਰੇ। ਰਣ ਤਿਊ ਸਾਂਗਿ ਸਿਵਾਪਨਿ ਸਨਮਖਾਂ ਬੇਮਖ ਹਤਿਆਰੇ ॥ ੧੯ ॥

#### Pauri 19 (Sāngī sādh)

Chākar sabh sadāinde sāhib darabāre.
Nivi nivi karani juhāriā sabh sai hathiāre.
Majalas bahi bāphāinde bol bolani bhāre.
Galie ture nachāinde gajagāh savāre.
Raņ vichi pāiān jaṇiani jodh bhajaṇhāre.
Tiu sāṅgi siñāpani sanamukhān bemukh hatiāre.

#### Pauri 19 (Hypocrite saint)

In the court of the emperor all are known as servants. Armed well, they bow most humbly. In the social and cultural gatherings they boast and brag. They have their elephants decorated and in the streets and bazars they roam with their horses dancing. But only in the battle field is known who is a valiant fighter and who is to take to his heels. Similar are the apostates, the assassins who disguised as close to the Lord remain around, but ultimately are identified.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਗੁਰੂ ਸਾਂਗ)

ਹੋਵੈ ਕਿਉ ਜੇ ਮਾਂ ਜਾਰਨੀ ਪਤਾਰੇ। ਪਤ ਨਿਗਲਿਆ ਪੇਟ ਪਾੜਿ ਮਾਰੇ। ਮਾਣਕ ਨ ਪਿਰੁ ਰਖੈ ने ਹੰਢਣਾ ਨਾਰੇ। ਬਹ ਘਰ ਸਤ ਦੇ ਚਲਾਵੈ ਚੰਮ ਵੇਚਾਰੇ। ਚਾਕਰ ਅਮਰ ने ਬਾਮਣੀ ਲੋਇ ਸਾਰੇ। ਪੀਤਾ ਲਝਣਿ ਮਦ ਜੇ ਗੁਰ ਸਾਂਗਿ ਵਰਤਦਾ ਸਿਖ ਸਿਦਕੁ ਨ ਹਾਰੇ ॥ ੨੦ ॥

#### Paurī 20 (Gurū-sāng)

Je mān hovai jāranī kiu putu patāre.
Gāī māṇaku nigaliā peṭu pāṇi na māre.
Je piru bahu gharu haṇḍhaṇā satu rakhe nāre.
Amaru chalāvai chammu de chākar vechāre.
Je madu pitā bāmaṇī loi lujhaṇi sāre.
Je gur sāṅg varatadā Sikhu sidaku na hāre.

#### Pauri 20 (The test by the Guru)

If the mother is adulteress why should son speak ill of her. If a gem is swallowed by a cow, nobody ripps its stomach to get it out. If the husband enjoys (immorally) at many houses, the wife should preserve her chastity. If the king exercises dictatorial powers, the servants are helpless before him. If a brahmin woman is drunk, all feel ashamed and donot look up in her face. If the Guru performs a sham, the Sikh should not give up his forebearance.

# ਪਉੜੀ ੨੧ (ਸਾਂਗ ਵਿਚ ਸਾਬਤ ਵਿਰਲੇ)

| ਧਰਤੀ                                   | ਉਪਰਿ ਕੋ |       | ਟ ਗੜ         | ਭੁਇਚਾਲ |     | ਕਮੰਦੇ। |  |
|----------------------------------------|---------|-------|--------------|--------|-----|--------|--|
| ਝਖੜਿ                                   | ਆਏ      |       | ਤਰੂਵਰਾ       | ਸਰਬਤ   |     | ਹਲੰਦੇ। |  |
| ਡਵਿ                                    | ਲਗੈ     | ਉਜਾੜਿ | ਵਿਚਿ         | ਸਭ     | ਘਾਹ | ਜਲੰਦੇ। |  |
| ਹੜ                                     | ਆਏ ਕਿਨਿ |       | ਥੰਮੀਅਨਿ      | ਦਰੀਆਉ  |     | ਵਹੰਦੇ। |  |
| ਅੰਬਰਿ                                  | ਪਾਟੇ    |       | <b>ਥਿਗਲੀ</b> | ਕੂੜਿਆਰ |     | ਕਰੰਦੇ। |  |
| ਸਾਂਗੈ ਅੰਦਰਿ ਸਾਬਤੇ ਸੇ ਵਿਰਲੇ ਬੰਦੇ ॥ ੨੧ ॥ |         |       |              |        |     |        |  |

#### Pauri 21 (Sāng vich sābat virale)

Dharatī upari koṭagaṛ bhuichāl kammande. Jhakhaṛi āe taruvarā sarabat halande. Davi laghai ujāṛi vichi sabh ghāh jalande. Haṛ āe kini thammīani dariāu vahande. Ambari pāṭe thigalī kūṛiār karande. Sāṅgai andari sābate se virale bande.

#### Pauri 21 (Rare pass the test)

During the earth quake millions of forts on earth shake and crumble. During the storm, all the trees oscillate. During fire, all sorts of grass in the forests get burnt. Who can obstruct flood in the flowing river. The difficult and foolish task of sewing the torn sky like cloth could be done only by adepts in gossipping. Rare are the people who remain completely poised during the sham.

# ਪਉੜੀ ੨੨ (ਜੇ ਗੁਰੂ ਸਾਂਗ ਵਰਤਾਏ ਤਾਂ ਸਿਖ ਵਿਚਾਰਾ ਕੀ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ?)

ਮਾੳ ਪਤੈ ਵਿਸ ਦੇ ਤਿਸ ਤੇ. ਕਿਸ ਪਿਆਰਾ। ਭੰਨੈ ने ਘਰ ਪਾਹਰੂ ਕਉਣ ਰਖਣਹਾਰਾ। ੜੋਬੈ ਪਾਤਣੀ ਕਿਊ ਪਾਰਿ ਉਤਾਰਾ। ਲੈ ੳਝੜਿ ਪਵੇ ਕਿਸ ਕਰੈ ਪਕਾਰਾ। ਕਰਿ ਖੇਤੈ ਖਾਇ ਕੋ ਵਾਤਿ ਲਹੈ ਸਾਰਾ । ਜੇ ਗੁਰ ਭਰਮਾਏ ਸਾਂਗੂ ਕਰਿ ਕਿਆ ਸਿਖੂ ਵਿਚਾਰਾ ॥ ੨੨ ॥

#### Paurī 22 (Sikh vichārā kī kar sakadā hai ?)

Je māu putai visu de tisate kisu piārā.
Je gharu bhannai pāharū kauņu rakhaṇahārā.
Beṇī ḍobai pātaṇī kiu pāri utārā.
Āgū lai ujhaṇi pavai kisu karai pukārā.
Jekari khetai khāi vāṇi ko lahai na sārā.
Je gur bharamāe sāṅgu kari kiā Sikhu vichārā.

#### Pauri 22 (If the Guru performs a sham what a Sikh can do?)

If a mother administers poison to son then to whom else that son could be more dear. If the watchman breaks open the house, then, who else could be a protector. If the boatman makes the boat sink, how one could get across. If the leader himself makes the people go astray, who else could be called for help. And if the protecting fence starts eating the crops who else will take care of the fields. Similarly, if the Guru deludes a Sikh through a sham, what a poor Sikh could do.

# ਪਉੜੀ ੨੩ (ਸਾਂਗ ਵਿਚ ਸਾਬਤ ਉਹ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਤੇ ਗੁਰੂ ਕਿਰਪਾ ਹੋਵੇ)

ਜਿਊ ਘਿਅ ਚੋਪਤਿ ਪਾਏ। ਜਲ ਕਾਗਦ ਲਣ ਦੀਵੇ ਵਟੀ ਤੇਲ ਦੇ ਰਾਤਿ ਜਲਾਏ। ਸਭ ਜਿਊ ਡੋਰ ਫਤਿ ਵਾਇ ਮੰਡਲ ਗਡੀ ਓਡਾਏ। ਜਿਊ ਵਿਚਿ ਪਾਇ ਮਹ ਦੁਗਾਰ ਸਪ ਲੜਾਏ। ਗਰੜ ਫਿਰੈ ਦੁਖਿ ਮਿਟਾਏ। ਰਾਂਜਾ ਫਕੀਰ ਹੋਇ ਸਣਿ ਸਾਂਗੈ ਅੰਦਰਿ ਸਾਬਤਾ ਜਿਸੂ ਗੁਰੂ ਸਹਾਏ ॥ ੨੩ ॥ ੩੫ ॥ ਪੈਂਤੀਹ ॥

#### Paurī 23 (Sāng vich sābat uh rahindā hai jis te gurū kirapā hove)

Jal vichi kāgad lūņ jiu ghia chopaņi pāe.

Dive vați telu de sabh rāti jalāe.

Vāi mandal jiu dor phari gudī odāe.

Muh vichi garar dugāru pāi jiu sapu larāe.

Rājā phirai phakīr hoi suņi dukhi miţāe.

Sānge andari sābatā jisu Guru sahāe.

# Pauri 23 (Only he remains poised in a sham whom the Guru is graceful)

Applying butter to the paper and salt they can be put into water (they will take longer time to dissolve). With the help of oil, the wick of the lamp goes on burning the whole night. Catching hold of the string, the kite could be made to fly in the sky. By keeping an herb in the mouth, one could get bitten by serpent. If the king goes out in the guise of a faquire, he could listen to the sufferings of people and remove them. In such a feat only he passes the test who is helped by the Guru.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੀਣਾ-ਮੂੰਹ ਕਾਲਾ)

ਨਿਵਾਸੂ ਹੈ ਬਗੁਲਾ ਅਪਤੀਣਾ। ਤੀਰਥ ਮੰਝਿ ਬਬੀਹਾ ਵਰਸਦੈ ਜਲ ਜਾਇ ਨ ਸਗੰਧਿ ਨ ਹੋਵਈ ਪਰਮਲ ਸੰਗਿ ਲੀਣਾ। ਸਝਈ ਕਰਮਾ щщ ਸਝ ਕਥੂਰੀ ਨਾਭਿ ਮਿਰਗ ਦੇ ਵਤੈ ਓਡੀਣਾ। ਸਤਿਗੁਰ ਸਚਾ ਪਾਤਿਸਾਹੂ ਮੂਹੂ ਕਾਲੈ ਮੀਣਾ ॥੧॥

#### 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Mīṇā- mūnh kālā)

Tīrath mañjhi nivāsu hai bagulā apatīņā.
Lavai babīhā varasadai jal jāi na pīņā.
Vānsu sugandhi na hovaī paramal sangi līņā.
Ghughū sujhu na sujhaī karamā dā hīņā.
Nābhi kathūrī mirag de vatai oḍīņā.
Satigur sachā pātisāhu muhu kāle miņā.

#### One Oankār, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Dissembler blackened face)

Crane though living at a pilgrimage centre remains without faith. The rainbird goes on crying during rain but does not know how to drink water. Bamboo may be engrossed in sandalwood but cannot take its fragrance. So unfortunate is owl that it never beholds sun. Though musk remains in the navel of deer, yet it goes on running around in search of it. The true Guru is the true emperor and the faces of the dissemblers are blackened.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਮੀਣੇ ਦਾ ਝੂਠਾ ਪਾਜ ਉਘੜ ਜਾਵੇਗਾ)

ਦੇ ਮਟ ਵਿਚਿ ਪੈ ਗਿਦੜ ਅੰਦਰਿ ਜਾਇ ਜੰਗਲ ਪਾਖੰਡ ਹੋ ਇ ਦਰਿ ਸੇਵੈ ਮਿਰਗਾਵਲੀ ਬਹੈ ਅਵਤਾ। ਹਕੂਮਤਿ ਅਗਲੀ ਕੁੜੈ ਮਦਿ ਮਤਾ। ਉਘਾੜਿਆ ਜਿਉ ਮੁਲੀਪਤਾ। ਬੋਲਣਿ ਪਾਜ ਤਿਊ ਦਰਗਹਿ ਮੀਣਾ ਮਾਰੀਐ ਕਰਿ ਕੁੜੂ ਕੁਪਤਾ ॥२॥

#### Paurī 2 (Miņe dā jhūṭhā pāj ughar jāvegā)

Nilārī de maţ vichi pai gidaņu ratā.
Jangal andari jāi kai pākhaņḍu kamatā.
Dari sevai miragāvalī hoi bahai avatā.
Karai hakūmati agalī kūņai madi matā.
Bolaņi pāj ughāņiā jiu mūlī patā.
Tiu daragahi miņā mārīai kari kūņu kupatā.

#### Pauri 2 (Pretentions of dissembler are exposed)

Once a jackal fell into a dyer's vāt and got dyed. Taking advantage of its changed colour, it went into the jungle and started dissembling (the animals there). Sitting arrogantly in its lair, it would frighten the deer into serving it. Intoxicated by false pride it started ruling (over the animals) with great pomp. As eructation indicates the eating of radish leaf, it also got exposed when it (having listened to the howls of other jackals) also started howling. Thus, the dissembler out of his own hypocrisis is beaten hollow in the court of the Lord.

## ਪਉੜੀ ੩ (ਮੀਣਾ-ਸਚੀ ਸੰਗਤ ਨਹੀਂ ਬਣਾ ਸਕਦਾ)

ਚੋਰੁ ਕਰੈ ਨਿਤ ਚੋਰੀਆ ਓੜਕਿ ਦੁਖ ਭਾਰੀ। ਨਕੁ ਕੰਨੁ ਫੜਿ ਵਢੀਐ ਰਾਵੈ ਪਰ ਨਾਰੀ। ਅਉਘਟ ਰੁਧੇ ਮਿਰਗ ਜਿਉ ਵਿਤੁ ਹਾਰਿ ਜ਼ੂਆਰੀ। ਲੰਡੀ ਕੁਹਲਿ ਨ ਆਵਈ ਪਰ ਵੇਲਿ ਪਿਆਰੀ। ਵਗ ਨ ਹੋਵਨਿ ਕੁਤੀਆ ਮੀਣੇ ਮੁਰਦਾਰੀ। ਪਾਪਹੁ ਮੂਲਿ ਨ ਤਗੀਐ ਹੋਇ ਅੰਤਿ ਖ਼ੁਆਰੀ॥੩॥

#### Paurī 3 (Miṇā sachī saṅgat nahin baṇā sakadā)

Choru karai nit choriā oraki dukh bhāri.
Naku kannu phari vadhiai rāvai par nāri.
Aughat rudhe mirag jiu vitu hāri jūāri.
Lanni kuhali na āvai par veli piāri.
Vag na hovani kutīā miņe muradāri.
Pāpahu mūli na tagiāi hoi anti khūāri.

#### Pauri 3 (A dissembler cannot create a holy congregation)

A thief commits thefts daily but ultimnately has to suffer heavily. The ears and nose are chopped of the man who ravishes an other's wife. The position of the losing gambler is similar to the deer caught in a trap. A lame woman may not move properly, but being other's wife she looks lovable. Bitches not being there in droves the dissemblers eat the carrion. Through evil actions liberation can never be attained and ultimately one becomes wretched.

# ਪਉੜੀ ੪ (ਮੀਣਾ ਅੰਤ ਜਮ ਪੂਰ ਜਾਏਗਾ)

ਚਾਨਣਿ ਚੰਦ ਨ ਪੁਜਈ ਚਮਕੈ ਟਾਨਾਣਾ। ਸਾਇਰ ਬੂੰਦ ਬਰਾਬਰੀ ਕਿਉ ਆਖਿ ਵਖਾਣਾ। ਕੀੜੀ ਇਭ ਨ ਅਪੜੈ ਕੂੜਾ ਤਿਸੁ ਮਾਣਾ। ਨਾਨੇਹਾਲੁ ਵਖਾਣ ਦਾ ਮਾ ਪਾਸਿ ਇਆਣਾ। ਜਿਨਿ ਤੂੰ ਸਾਜਿ ਨਿਵਾਜਿਆ ਦੇ ਪਿੰਡੁ ਪਰਾਣਾ। ਮੁਢਹੁ ਘੁਬਹੁ ਮੀਣਿਆ ਤੁਧੁ ਜਮ ਪੁਰਿ ਜਾਣਾ॥੪॥

#### Pauri 4 (Miṇā ant nū jam pur jāegā)

Chānaṇi chand na pujaī chamakai ṭānāṇā. Sāir būnd barābarī kiu ākhi vakhāṇā. Kirī ibh na aparai kūrā tisu māṇā. Nāne hālu vakhaṇadā mā pāsi iāṇā. Jini tūn sāji nivājiā de piṇḍu parāṇā. Muḍhahu ghuthahu miṇiā tudhu jam puri jānā.

#### Pauri 4 (Dissembler will ultimately go to the hell)

The glow-worm may glow as much as it likes but its shine cannot reach the brightness of moon. How it could be said that the ocean and a drop of water are equal. An ant can never equal an elephant; its pride is false. A child's describing his maternal grand father's house to his mother is futile. O dissembler! if you have totallly forgotten that Lord who has bestowed body and soul upon you, you will go straight to the abode of Yama

ਪਉੜੀ ਪ (ਮੀਣੇ ਦੀ ਸੰਗਤ ਖੋਟੀ ਤੇ ਦੁਖਦਾਈ ਹੈ)
ਕੈਹਾ ਦਿਸੈ ਉਜਲਾ ਮਸੁ ਅੰਦਰਿ ਚਿਤੈ।
ਹਰਿਆ ਤਿਲੁ ਬੂਆੜ ਜਿਉ ਫਲੁ ਕੰਮ ਨ ਕਿਤੈ।
ਜੇਹੀ ਕਲੀ ਕਨੇਰ ਦੀ ਮਨਿ ਤਨਿ ਦੁਹੁ ਭਿਤੈ।
ਪੇ ਝੂ ਦਿਸਨਿ ਰੰਗੁਲੇ ਮਰੀਐ ਅਗਲਿਤੈ।
ਖਰੀ ਸੁਆਲਿਓ ਵੇਸੁਆ ਜੀਅ ਬਝਾ ਇਤੈ।
ਖੋਟੀ ਸੰਗਤਿ ਮੀਣਿਆ ਦੁਖ ਦੇ ਦੀ ਮਿਤੈ॥੫॥

Pauri 5 (Mine di sangați khoți te dukhadai hai)
Kaihā disai ujalā masu andari chitai.
Hariā tilu būār jiu phalu kamm na kitai.
Jehi kali kaner di mani tani duhu bhitai.
Peñjhū disani rangule mariai agalitai.
Khari suālio vesuā jia bajhā itai.
Khoti sangati miniā dukh dendi mitai.

#### Pauri 5 (Association with the dissembler is bad as well as painful)

The bronze appears bright but inside it remains blackness.  $B\bar{u}\bar{a}\underline{r}$  weed plant in a field of sesame may be lush green but its fruit is worthless. The oleander bud has two aspects; externally it is beautiful but internally it is poisonous.  $Pe\bar{n}jh\bar{u}$ , the ripe fruit of wild caper looks colourful but over eating it man dies instantly. Prostitute looks very beautiful but she ensnares the mind (and ultimately man stands finished). Similarly, dissembler's company causes suffering for their friends.

ਪਉੜੀ ੬ (ਮੀਣੇ ਦਾ ਪੰਥ ਨਰਕ ਨੂੰ ਲਿਜਾਂਦਾ ਹੈ) ਬਧਿਕੁ ਨਾਦੁ ਸੁਣਾਇ ਕੈ ਜਿਉ ਮਿਰਗੁ ਵਿਣਾਹੈ। ਝੀਵਰੁ ਕੁੰਡੀ ਮਾਸੁ ਲਾਇ ਜਿਉ ਮਛੀ ਫਾਹੈ। ਕਵਲੁ ਦਿਖਾਲੈ ਮੁਹੁ ਖਿੜਾਇ ਭਵਰੈ ਵੇਸਾਹੈ। ਦੀਪਕ ਜੋਤਿ ਪਤੰਗ ਨੇ ਦੁਰਜਨ ਜਿਉ ਦਾਹੈ। ਕਲਾ ਰੂਪ ਹੋਇ ਹਸਤਨੀ ਮੈਗਲੁ ਓਮਾਹੈ। ਤਿਉਨਕਟ ਪੰਥੁ ਹੈ ਮੀਣਿਆ ਮਿਲਿ ਨਰਕਿ ਨਿਬਾਹੈ॥੬॥

Pauri 6 (Mine dā panth narak nūn lijāndā hai)
Badhiku nādu suņāi kai jiu miragu viņāhai.
Jhivar kuņdī māsu lāi jiu machhī phāhai.
Kavalu dikhālai muhu khirāi bhavarai vesāhai.
Dīpak joti patang no durajan jiu dāhai.
Kalā rūp hoi hasatanī maigalu omāhai.
Tiu nakat panthu hai mīņiā mili naraki nībāhai.

#### Pauri 6 (The way of dissembler leads to hell)

As a hunter inveigles the deet with music and entraps it; as the fisherman putting meat on hook catches hold of the fish; as the lotus showing its blossommed face beguiles the black-bee; as the flame of lamp burns moth like an enemy; as the paper-model of a female elephant makes the male counterpart erotomaniac; similarly the way of brazen-faced dissemblers leads towards hell.

# ਪਉੜੀ ੭ (ਮੀਣੇ ਦੀ ਸੰਗਤ ਨਿਰਾਸ ਕਰਦੀ ਹੈ)

ਹਰਿ ਚੰਦੁਉਰੀ ਦੇਖਿ ਕੈ ਕਰਦੇ ਭਰਵਾਸਾ। ਥਲ ਵਿਚ ਤਪਨਿ ਭਠੀਆ ਕਿਉ ਲਹੈ ਪਿਆਸਾ। ਸੁਹਣੇ ਰਾਜੁ ਕਮਾਈਐ ਕਰਿ ਭੋਗ ਬਿਲਾਸਾ। ਛਾਇਆ ਬਿਰਖੁ ਨ ਰਹੈ ਥਿਰੁ ਪੁਜੈ ਕਿਉ ਆਸਾ। ਬਾਜੀਗਰ ਦੀ ਖੇਡ ਜਿਉ ਸਭੁ ਕੂੜੁ ਤਮਾਸਾ। ਰਲੈ ਜੁ ਸੰਗਤਿ ਮੀਣਿਆ ਉਠਿ ਚਲੈ ਨਿਰਾਸਾ॥੭॥

Pauri 7 (Mine di sangat nirās karadi hai)
Hari chandauri dekhi kai karade bharavāsā.
Thal vich tapani bhaṭhiā kiu lahai piāsā.
Suhaṇe rāju kamāiai kari bhog bilāsā.
Chhāiā birakhu na rahai thiru pujai kiu āsā.

Bājīgar dī khed jiu sabhu kūru tamāsā. Ralai ju sangati mīņiā uthi chalai nirāsā.

#### Pauri 7 (Dissembler's association disappoints)

Seeing a city of smoke some people believe it. How can mirage in desert quench the thirst? People, in dreams enjoy by becoming kings (but in the morning they possess nothing). How can one hope that the shade of a tree would remain stationary? All this is a fake show like that of an acrobat's. One who keeps association with dissemblers, ultimately goes (from this world) disapponited.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਮੀਣੇ, ਗੁਰੂ ਫਿਟਕੇ ਹਨ)

ਕੋਇਲ ਕਾਂਉ ਰਲਾਈਅਨਿ ਕਿਉ ਹੋਵਨਿ ਇਕੈ। ਤਿਉ ਨਿੰਦਕ ਜਗ ਜਾਣੀਅਨਿ ਬੋਲਿ ਬੋਲਣਿ ਫਿਕੈ। ਬਗੁਲੇ ਹੰਸੁ ਬਰਾਬਰੀ ਕਿਉ ਮਿਕਨਿ ਮਿਕੈ। ਤਿਉ ਬੇਮੁਖ ਚੁਣਿ ਕਢੀਅਨਿ ਮੁਹਿ ਕਾਲੇ ਟਿਕੈ। ਕਿਆ ਨੀਸਾਣੀ ਮੀਣਿਆ ਖੋਟੁ ਸਾਲੀ ਸਿਕੈ। ਸਿਰਿ ਸਿਰਿ ਪਾਹਣੀ ਮਾਰੀਅਨਿ ਓਇ ਪੀਰ ਫਿਟਿਕੈ॥੮॥

#### Pauri 8 (Mine gurū phitake han)

Koil kānu ralāiani kiu hovani ikai.
Tiu nindak jag jānian boli bolani phikai.
Bagule hansu barābarī kiu mikani mikai.
Tiu bemukh chuņi kadhiani muhi kāle ţikai.
Kiā nīsānī miņiā khoţu sālī sikai.
Siri siri pāhaņī marīan oi pīr phiţikai.

#### Pauri 8 (Dissemblers are accurst by the Guru)

Crows and cuckoos however mixed, cannot be one. Likewise the slanderers are distinguished in the world by their cheap and low talk. How can a crane and a swan be equated by the same measurement? Similarly the apostates are picked up, separated and stigmatized. What is the hall mark of dissemblers? They are like counter-feit coins of a fake mint. Shoe beating is given on their heads and they are cursed by the preceptor.

# ਪਉੜੀ ੯ (ਗੁਰੂ ਹੀਨ ਹੋ ਕੇ ਗੁਰੂ ਸਦਾਉਣਾ)

ਨੀਂਗਰ ਖੇਲਦੇ ਰਾਤੀ ਸਭ ਹੋਇ ਇਕਠੇ। ਹੋਵਦੇ ਕਰਿ ਪਰਜਾ ਸਾਂਗ ਉਪਨੇ। ਰਾਜਾ ਇਕਿ ਲਸਕਰ ਲੈ ਧਾਵਦੇ ਇਕਿ ਫਿਰਦੇ ਨਨੇ। ਉ ਇ ਖਰੇ ਠੀਕਰੀਆਂ ਹਾਲੇ ਭਰਨਿ ਖਿਨ ਵਿਚਿ ਖੇਡ ਉਜਾੜਿਦੇ ਘਰ ਘਰ ਨੰਤਨੇ । ਵਿਣ ਗੁਣੂ ਗੁਰੂ ਸਦਾਇਦੇ ਓਇ ਖੋਟੇ ਮਠੇ ॥ ੯ ॥

#### Paurī 9 (Gurū hīn ho ke gurū sadāuņā)

Rātī nīngar khelade sabh hoi ikaṭhe.
Rājā parajā hovade kari sāng upaṭhe.
Iki lasakar lai dhāvade iki phirade naṭhe.
Thīkarīān hāle bharani ui khare asaṭhe.
Khin vichi kheḍ ujāride gharu gharu nūn traṭhe.
Viņu guņu gurū sadāide oi khoṭe maṭhe.

#### Pauri 9 (Being without Guru but getting called the Guru)

Children play getting together in the evening. Someone disguised as King and the rest as subjects, they enact ridiculous scenes. Some of them leading the army rush from place to place and some getting defeated flee helter-skelter. They pay tax by offering potshreds and thus become wise. Within few moments they ruin their game and run for their homes. Those who without merit call themselves Guru, are sluggish dissemblers.

ਪਉੜੀ ੧੦ (ਗੁਰੂ ਹੀਣਿਆਂ ਦੇ ਚੇਲੇ ਨਿਰਾਸ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ) ਉਚਾ ਲੰਮਾ ਝਾਟੁਲਾ ਵਿਚਿ ਬਾਗ ਦਿਸੰਦਾ। ਮੋਟਾ ਮੁਢੁ ਪਤਾਲਿ ਜੜਿ ਬਹੁ ਗਰਬ ਕਰੰਦਾ। ਪਤ ਸੁਪਤਰ ਸੋਹਣੇ ਵਿਸਥਾਰੁ ਬਣੰਦਾ। ਵੁਲ ਰਤੇ ਫਲ ਬਕਬਕੇ ਹੋਇ ਅਫਲ ਫਲੰਦਾ। ਸਾਵਾ ਤੋਤਾ ਚੁਹਚੁਹਾ ਤਿਸੁ ਦੇਖਿ ਭੁਲੰਦਾ। ਪਿਛੋ ਦੇ ਪਛੁਤਾਇਦਾ ਓਹੁ ਫਲੂ ਨ ਲਹੰਦਾ॥੧੦॥

# Pauri 10 (Gurū hiņiān de chele nirās ho jānde han)

Uchā lammā jhātulā vichi bāg disandā.
Motā muḍhu patāli jari bahu garab karandā.
Pat supatar sohaņe visathāru baṇandā.
Phul rate phal bakabake hoi aphal phalandā.
Sāvā totā chuhachuhā tisu dekhi bhulandā.
Pichho de pachhutāidā ohu phalu na lahandā.

#### Pauri 10 (Disciples of the persons without Guru get disappointed)

Tall, high and luxuriant, the silk cotton tree is seen in the garden. It is proud of its stout trunk and deep roots. Its beautiful green leaves enhance its spread. But because of its red flowers and insipid fruit it fructifies in vain. Seeing it, the chirping green parrot gets deluded but repents afterwards because it gets no fruit on that tree.

# ਪਉੜੀ 11 (ਗੁਰੂ ਹੀਨ ਹਿਜੜੇ ਹਨ) ਪਹਿਨੈ ਪੰਜੇ ਕਪੜੇ ਪੁਰਸਾਵਾਂ ਵੇਸੁ। ਮੁਛਾਂ ਦਾੜ੍ਹੀ ਸੋਹਣੀ ਬਹੁ ਦੁਰਬਲ ਵੇਸੁ। ਸੈ ਹਥਿਆਰੀ ਸੂਰਮਾ ਪੰਚੀ ਪਰਵੇਸੁ। ਮਾਹਰੁ ਦੜ ਦੀਬਾਣ ਵਿਚਿ ਜਾਣੈ ਸਭੁ ਦੇਸੁ।

ਪੁਰਖੁ ਨ ਗਣਿ ਪੁਰਖਤੁ ਵਿਣੂ ਕਾਮਣਿ ਕਿ ਕਰੇਸੁ। ਵਿਣੂ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਸਦਾਇਦੇ ਕਉਣ ਕਰੈ ਅਦੇਸ਼॥੧੧॥

#### Pauri 11 (Gurū hin hijare han)

Pahinai pañje kapare purasāvān vesu.
Muchhān dārhī sohanī bahu durabal vesu.
Sai hathiārī sūramā panchīn paravesu.
Māharu dar dibān vichi jānai sabhu desu.
Purakhu na gaņi purkhatu viņ kāmaņi ki karesu.
Viņu gur gurū sadāide kaun karai adesu.

#### Pauri 11 (Impotent are they who have no Guru)

Wearing five garments one may assume the garb of a male person. He may have beautiful beard and moustaches and a slim body. Wielder of a hundred weapons he may be counted among prominent knights. He may be an adept courtier and widely known throughout the country. But without masculinity, of what use is he to a woman? Who would bow before those who are without merit and get themselves called Guru?

ਪਉੜੀ ੧੨ (ਸ਼ਹੁ ਸੇਵਾ ਕਰਨ ਨਾਲ ਮਿਲਦਾ ਹੈ) ਗਲੀਂ ਜੇ ਸਹੁ ਪਾਈਐ ਤੋਤਾ ਕਿਉ ਫਾਸੈ। ਮਿਲੈ ਨ ਬਹੁਤੁ ਸਿਆਣਪੈ ਕਾਉ ਗੂਹੁ ਗਿਰਾਸੈ। ਜੋਰਾਵਰੀ ਨ ਜਿਪਈ ਸੀਹ ਸਹਾ ਵਿਣਾਸੈ। ਗੀਤ ਕਵਿਤੁ ਨ ਭਿਜਈ ਭਟ ਭੇਖ ਉਦਾਸੈ। ਜੋਬਨ ਰੂਪੁ ਨ ਮੋਹੀਐ ਰੰਗੁ ਕੁਸੁੰਭ ਦੁਰਾਸੈ। ਵਿਣੁ ਸੇਵਾ ਦੋਹਾਗਣੀ ਪਿਰੁ ਮਿਲੈ ਨ ਹਾਸੈ॥੧੨॥

Pauri 12 (Sahu sevā karan nāl miladā hai)

Galin je sahu pāiai totā kiu phāsai.
Milai na bahutu siāņapai kāu gūhu girāsai.
Jorāvarī na jipai sih sahā viņāsai.
Git kavitu na bhijai bhat bhekh udāsai.
Joban rūpu na mohiai rangu kusambh durāsai.
Viņu sevā dohāgaņī piru milai na hāsai.

#### Pauri 12 (Beloved is attained through service)

If mere chatter could help meet the beloved, why should a parrot remain encaged? He is not attained by over-cleverness and the clever crow ultimately eats faeces. The power also does not win (the intellect wins) because an hare caused a lion killed (by showing its reflection and making it jump into the well). The beloved is not lured by lyrics and poems, otherwise why should minstrels adopt the garb of sannyasis. He is not attracted by youth and beauty because the colour of safflower is not permanent. Without service (to the Lord and His creation) this soul is deserted woman and the beloved is not attained merely by laughing (foolishly). He is attained through service.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਮੁਕਤੀ ਦੇ ਸਾਰੇ ਸਾਧਨ ਨਿਸਫਲ ਹਨ) ਸਿਰ ਤਲਵਾਏ ਪਾਈਐ ਚਮਗਿਦੜ ਜੂਹੈ। ਮੜੀ ਮਸਾਣੀ ਜੇ ਮਿਲੈ ਵਿਚਿ ਖੁਡਾਂ ਚੂਹੈ। ਮਿਲੇ ਨ ਵਡੀ ਆਰਜਾ ਬਿਸੀਅਰੁ ਵਿਹੁ ਲੂਹੇ। ਹੋਇ ਕੁਚੀਲੁ ਵਰਤੀਐ ਖਰ ਸਰ ਭਸੂਹੇ।

ਕੰਦ ਮੂਲ ਚਿਤੁ ਲਾਈਐ ਅਈਅੜ ਵਣੁ ਧੂਹੇ। ਵਿਣੁ ਗੁਰ ਮੁਕਤਿ ਨ ਹੋਵਈ ਜਿਉਂ ਘਰੁ ਵਿਣੁ ਬੂਹੇ॥੧੩॥

#### Pauri 13 (Mukatī de sāre sādhan nisaphal han)

Sir talavāe pāiai chamagidar jūhai.
Marī masāņī je milai vichi khudān chūhai.
Milai na vadī ārajā bisīaru vihu lūhai.
Hoi kuchīlu varatīai khar sūr bhasūhai.
Kand mūl chitu lāīai āĭar vaņu dhūhai.
Viņu gur mukati na hovaī jiun gharu viņu būhai.

#### Pauri 13 (All the means for liberation are useless)

If bowing only could grant liberation then the bats in the forests hang from trees upside down. If liberation were achieved in the loneliness of crematories then rats should get it in their holes. Longevity also does not bring it because snake during its whole long life goes on smouldering in its own poison. If dirt could make it attainable, asses and swines always remain dirty and muddy. If relishing over tubers and roots could provide it (liberation), then herd of animals go on hauling and eating them (they should also have attained liberation). As a house (in fact) is useless without door, one cannot attain liberation without Guru.

ਪਉੜੀ ੧੪ (ਤਪਾਂ, ਹਠਾਂ ਤੇ ਭੇਖਾਂ ਨਾਲ ਮੁਕਤਿ ਨਹੀਂ)
ਮਿਲੈ ਜਿ ਤੀਰਥਿ ਨਾਤਿਆਂ ਡਡਾਂ ਜਲ ਵਾਸੀ।
ਵਾਲ ਵਧਾਇਆਂ ਪਾਈਐ ਬੜ ਜਟਾਂ ਪਲਾਸੀ।
ਨੰਗੇ ਰਹਿਆਂ ਜੇ ਮਿਲੈ ਵਣਿ ਮਿਰਗ ਉਦਾਸੀ।
ਭਸਮ ਲਾਇ ਜੇ ਪਾਈਐ ਖਰੁ ਖੇਹ ਨਿਵਾਸੀ।
ਜੇ ਪਾਈਐ ਚੁਪ ਕੀਤਿਆਂ ਪਸੂਆਂ ਜੜ ਹਾਸੀ।
ਵਿਣੂ ਗੁਰ ਮੁਕਤਿ ਨ ਹੋਵਈ ਗੁਰ ਮਿਲੈ ਖਲਾਸੀ॥੧੪॥

#### Pauri 14 (Tapān hathān te bhekhān nāli mukati nahīn)

Milai ji tirath nātiān dadān jal vāsī.

Vāl vadhāiān pāiai bar jatān palāsī.

Nange rahiān je milai vaņi mirag udāsī.

Bhasam lāi je pāiai kharu kheh nivāsī.

Je pāiai chup kitiān pasuān jar hāsī.

Viņu gur mukati na hovaī gur milai khalāsī.

#### Pauri 14 (No liberation through auterities, guises and asceticism)

If one could attain liberation by taking bath at pilgrimage centres then (we know that) the frogs always live in water. If growing long hair could make it available then the banyan has long roots hanging from it. If going naked gets it, all the deer in the forest can be called detached ones. If it is attained by smearing ashes on body, the ass always rolls in dust. If muteness could bring it, the animals and inert objects are certainly speechless. No liberation is attained without Guru and bondages are shattered only after meeting the Guru.

ਪਉੜੀ ੧੫ (ਮੁਕਤੀ ਦੇ ਆਪਣੇ ਸਾਧਨ ਨਿਸਫਲ ਹਨ)
ਜੜੀ ਬੂਟੀ ਜੇ ਜੀਵੀਐ ਕਿਉ ਮਰੈ ਧਨੰਤਰੁ।
ਤੰਤੁ ਮੰਤੁ ਬਾਜੀਗਰਾਂ ਓਇ ਭਵਹਿ ਦਿਸੰਤਰੁ।
ਰੁਖੀਂ ਬਿਰਖੀਂ ਪਾਈਐ ਕਾਸਟ ਬੈਸੰਤਰੁ।
ਮਿਲੈ ਨ ਵੀਰਾਰਾਧੁ ਕਰਿ ਠਗ ਚੋਰ ਨ ਅੰਤਰੁ।
ਮਿਲੈ ਨ ਰਾਤੀ ਜਾਗਿਆਂ ਅਪਰਾਧ ਭਵੰਤਰੁ।
ਵਿਣੂ ਗੁਰ ਮੁਕਤਿ ਨ ਹੋਵਈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਅਮਰੰਤਰੁ॥੧੫॥

# Paurī 15 (Mukatī de āpaņe sādhan nisaphal han)

Jarī būtī je jīvīai kiu marai dhanantaru.
Tantu mantu bājīgarān oi bhavahi disantaru.
Rukhīn birakhīn pāīai kāsat baisantaru.
Milai na vīrārādhu kari thag chor na antaru.
Milai na rātī jāgiān aparādh bhavantaru.
Viņu gur mukati na hovaī gurmukhi amarantaru.

#### Pauri 15 (One's own means are of no avail for liberation)

If herbal medicines could keep one alive, why did Dhanvantri (the father of Indian system of medicine) die? Conjurers know many tantras and mantras yet they roam about hither and thither in the country. If worship of trees could make it available, why should trees themselves get burnt (by their own fire)? Adoration of evil and ferocious spirits also does not bring liberation because there is no basic difference between a thief and a cheat. Liberation cannot be attained through sleepless nights because criminals too remain awake at night wandering here and there. Without Guru no liberation is achieved and the Guru-oriented, gurmukhs become immortal and make others so too.

# ਪਉੜੀ ੧੬ (ਗੁਰੂ ਬਿਨ ਮੁਕਤੀ ਅਸੰਭਵ)

ਘੰਟੁ ਘੜਾਇਆ ਚੂਹਿਆਂ ਗਲਿ ਬਿਲੀ ਪਾਈਐ। ਮਤਾ ਮਤਾਇਆ ਮਖੀਆਂ ਘਿਅ ਅੰਦਰਿ ਨਾਈਐ। ਸੂਤਕੁ ਲਹੈ ਨ ਕੀੜਿਆਂ ਕਿਉ ਝਥੁ ਲੰਘਾਈਐ। ਸਾਵਣਿ ਰਹਣ ਭੰਬੀਰੀਆਂ ਜੇ ਪਾਰਿ ਵਸਾਈਐ। ਕੂੰਜੜੀਆਂ ਵੈਸਾਖ ਵਿਚਿ ਜਿਉ ਜੂਹ ਪਰਾਈਐ। ਵਿਣੁ ਗੁਰ ਮੁਕਤਿ ਨ ਹੋਵਈ ਫਿਰਿ ਆਈਐ ਜਾਈਐ॥੧੬॥

#### Pauri 16 (Gurū bin mukatī asambhav)

Ghaṇṭu ghaṇāiā chūhiān gali bilī pāiai.
Matā matāiā makhiān ghia andari nāiai.
Sūtak lahai na kiṇiān kiu jhathu laṅghāiai.
Sāvaṇi rahan bhambiriān je pāri vasāiai.
Kūñjaṇiān vaisākh vichi jiu jūh parāiai.
Viṇu gur mukati na hovai phiri āiai jāiai.

#### Pauri 16 (Liberation impossible without Guru)

Rats got a bell made so that it could be hung from the neck of the cat (but it could not materialise). The flies thought of taking bath in ghee (but all got killed). The defilement of worms and moth never ends then how should they spend their time? Insects keep hovering over water surfaces in Sāvan (rainy month) howsoever one might try to drive them away. As in the month of Vaisākh migratory heron birds fly over foreign lands. Man without the Guru is not liberated and suffers transmigration.

ਪਉੜੀ ੧੭ (ਕੂੜ ਦਾ ਪਾਜ ਕੂੜ ਹੈ)
ਜੇ ਖੁਥੀ ਬਿੰਡਾ ਬਹੈ ਕਿਉ ਹੋਇ ਬਜਾਜੁ।
ਕੁਤੇ ਗਲ ਵਾਸਣੀ ਨ ਸਰਾਫੀ ਸਾਜੁ।
ਰਤਨਮਣੀ ਗਲਿ ਬਾਂਦਰੈ ਜਉਹਰੀ ਨਹਿਂ ਕਾਜੁ।
ਗਦਹੁੰ ਚੰਦਨ ਲਦੀਐ ਨਹਿ ਗਾਂਧੀ ਗਾਜੁ।
ਜੇ ਮਖੀ ਮੁਹਿ ਮਕੜੀ ਕਿਉ ਹੋਵੈ ਬਾਜੁ ।
ਸਚੁ ਸਚਾਵਾਂ ਕਾਂਢੀਐ ਕੂੜਿ ਕੂੜਾ ਪਾਜੁ ॥੧੭॥

Pauri 17 (Kūr dā pāj kūr hai)
Je khuthi biṇḍā bahai kiu hoi bajāju.
Kute gal vāsaṇi na sarāphi sāju.
Ratan maṇi gali bāndarai jauhari nahi kāju.
Gadahu chandan ladiai nahin gāndhi gāju.
Je makhi muhi makari kiu hovai bāju.
Sachu sachāvān kāṇḍhiai kūri kūrā pāju.

#### Pauri 17 (The lie is hollow)

A cricket sitting on the heap of cloth does not become a draper. If a money belt is tied around the neck of a dog, it does not become a gold merchant. Tying of rubies and jewels around the neck of monkey does not make it behave like a jeweller. Laden with sandalwood, the donkey cannot be called a perfumer. If per chance a fly goes into the mouth of a spider, the latter does not become a hawk. The truth is always true and the falsehood always fake.

ਪਉੜੀ ੧੮ (ਜੋ ਅਣਹੋਂਦਾ ਆਪ ਗਣਾਵੇ ਸੋ ਮੂਰਖ ਹੈ) ਅੰਬਣਿ ਪੁਤੁ ਗਵਾਂਢਣੀ ਕੂੜਾਵਾ ਮਾਣੁ। ਪਾਲੀ ਚਉਣਾ ਚਾਰਦਾ ਘਰ ਵਿਤੁ ਨ ਜਾਣੁ। ਬਦਰਾ ਸਿਰਿ ਵੇਗਾਰੀਐ ਨਿਰਧਨੁ ਹੈਰਾਣੁ। ਜਿਉ ਕਰਿ ਰਾਖਾ ਖੇਤ ਵਿਚਿ ਨਾਹੀ ਕਿਰਸਾਣੁ। ਪਰ ਘਰੁ ਜਾਣੈ ਆਪਣਾ ਮੂਰਖੁ ਮਿਹਮਾਣੁ। ਅਣਹੋਂਦਾ ਆਪੁ ਗਣਾਇਦਾ ਓਹੁ ਵਡਾ ਅਜਾਣੁ॥੧੮॥

## Pauri 18 (Jo anahondā āp ganāvai so mūrakh hai)

Annani putu gavāndhani kūnāvā mānu.
Pālī chaunā chāradā ghar vitu na jānu.
Badarā siri vegārīai niradhan hairānu.
Jiu kari rākhā khet vichi nāhi kirasānu.
Par gharu jānai āpanā mūrakhu mihamānu.
Anahondā āpu ganāindā ohu vadā ajānu.

# Pauri 18 (Fool is he who though devoid of virtues counts his merits)

Pride on account of a neighbour's son who has come to your courtyard is false and vain. A cowherd grazing animals cannot consider them as his property. A bonded labourer carrying a bag full of money on his head, would still remain poor and wonderstruck. As caretaker of the crop is not its owner, similarly the guest who considers other's house as his own is a stupid one. He is the biggest ignorant fool who having nothing of his own pretends to be master of everything.

ਪਉੜੀ ੧੯ (ਅਣਹੋਂਦਾ ਆਪ ਗਣਾਉ ਗਵਾਰ ਹੈ) ਕੀੜੀ ਵਾਕ ਨ ਥੰਮੀਐ ਹਸਤੀ ਦਾ ਭਾਰੁ। ਹਥ ਮਰੋੜੇ ਮਖੁ ਕਿਉ ਹੋਵੈ ਸੀਂਹ ਮਾਰੁ। ਮਛਰੁ ਡੰਗੁ ਨ ਪੁਜਈ ਬਿਸੀਅਰੁ ਬੁਰਿਆਰੁ। ਚਿਤ੍ਰੇ ਲਖ ਮਕਉੜਿਆਂ ਕਿਉ ਹੋਇ ਸਿਕਾਰੁ। ਜੇ ਜੂਹ ਸਉੜੀ ਸੰਜਰੀ ਰਾਜਾ ਨ ਭਤਾਰੁ। ਅਣਹੋਂਦਾ ਆਪੁ ਗਣਾਇੰਦਾ ਉਹੁਵਡਾ ਗਵਾਰੁ॥੧੯॥

Pauri 19 (Anahondā ap gaṇāū gavār hai)
Kiri vāk na thammiai hasati dā bhāru.
Hath marore makhu kiu hovai sinh māru.
Machharu dangu na pujai bisiar buriāru
Chitre lakh makauriān kiu hoi sikāru.
Je jūh sauri sanjari rājā na bhatāru.
Aṇahondā āpu gaṇāindā uhu vadā gavāru.

Pauri 19 (Fool is he who though devoid of virtues counts his merits) An ant cannot bear the weight of an elephant. How can a fly turning and twisting its limbs be a killer of lions? Mosquito's sting can never equate itself with the poison of a serpent. How can even millions of large black ants hunt a leopard? Owner of a quilt infected with millions of lice, cannot be called their King or master. He who devoid of everything still pretends to have everything is the biggest fool.

# ਪਉੜੀ ੨੦ (ਗੁਰੂ ਦੀ ਪਰਖ ਸੱਚ ਹੈ)

ਪੁਤੁ ਜਣੈ ਵੜਿ ਕੋਠੜੀ ਬਾਹਰਿ ਜਗੁ ਜਾਣੈ। ਧਨੁ ਧਰਤੀ ਵਿਚਿ ਦਬੀਐ ਮਸਤਕਿ ਪਰਵਾਣੈ। ਵਾਟ ਵਟਾਊ ਆਖਦੇ ਵੂਠੇ ਇੰਦ੍ਰਾਣੈ। ਸਭੁ ਕੋ ਸੀਸੁ ਨਿਵਾਇਦਾ ਚੜ੍ਹਿਐ ਚੰਦ੍ਰਾਣੈ। ਗੋਰਖ ਦੇ ਗਲਿ ਗੋਦੜੀ ਜਗੁ ਨਾਥੁ ਵਖਾਣੈ। ਗੁਰ ਪਰਚੈ ਗੁਰੁ ਆਖੀਐ ਸਚਿ ਸਚੁ ਸਿਵਾਣੈ॥੨੦॥

## Pauri 20 (Gurū di parakh sach hai)

Putu jaṇai vaṇi koṭhaṇi bāhari jagu jāṇai.
Dhanu dharati vichi dabiai masataki paravāṇai.
Vāṭ vaṭāū ākhade vuṭhai Indrāṇai.
Sabhu ko sīsu nivāidā chaṇhiai chandrāṇai.
Gorakh de gali godaṇi jagu nāthu vakhāṇai.
Gur parachai guru ākhīai sachi sachu siñāṇai.

## Pauri 20 (Truth is the test of a Guru)

A son is given birth in a closed room but all the people outside come to know of it. The wealth even buried in the earth is revealed through facial expressions of the owner. Even an ordinary passerby can tell that it has already rained. All bow towards it as the new moon rises. Gorakh has a patched blanket around his neck but the world knows him as  $n\bar{a}th$ , the great master. Knowledge of the Guru is called the Guru; only the truth identifies the truth.

## ਪਉੜੀ ੨੧ (ਮੇਰੇ ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਅੳਗੁਣ ਹਨ)

ਹਉ ਅਪਰਾਧੀ ਗੁਨਹਗਾਰ ਹਉ ਬੇਮੁਖ ਮੰਦਾ। ਚੋਰ ਯਾਰੁ ਜੂਆਰਿ ਹਉ ਪਰ ਘਰਿ ਜੋਹੰਦਾ। ਨਿੰਦਕੁ ਦੁਸਟੁ ਹਰਾਮਖੋਰੁ ਠਗੁ ਦੇਸ ਠਗੰਦਾ। ਕਾਮ ਕ੍ਰੋਧੁ ਮਦੁ ਲੋਭੁ ਮੋਹੁ ਅਹੰਕਾਰੁ ਕਰੰਦਾ। ਬਿਸਾਸਘਾਤੀ ਅਕਿਰਤਘਣ ਮੈ ਕੋ ਨ ਰੱਖੰਦਾ। ਸਿਮਰਿ ਮੁਰੀਦਾ ਢਾਢੀਆ ਸਤਿਗੁਰ ਬਖਸੰਦਾ॥੨੧॥ ੩੬॥ ਛੱਤੀ॥

#### Pauri 21 (Mere vich säre augan han)

Hau aparādhī gunahagār hau bemukh mandā. Choru yāru jūāri hau par ghari johandā. Nindaku dusaṭu haramakhoru ṭhagu des ṭhagandā. Kām krodhu madu lobhu mohu ahankāru karandā. Bisāsaghātī akirataghan mai ko na rakhandā. Simari murīdā dhādhīā satigur bakhasandā.

## Pauri 21 (I have all the demerits)

I am a criminal, a sinner, evil and apostate. I am a thief, adulterer, gambler who always keeps his eye upon other's household. I am a slanderer, knave, venal and a swindler who goes on cheating the whole world. I feel proud of my sexual urges, anger, greed, infatuations and other intoxications. I am treacherous and ungrateful; none likes to keep me with him. Remember, O singing disciple! that the true Guru, alone is competent to grant pardon (for your sins).

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ , ਕਾਦਰ ਦੇ ਚੋਜ)

ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਕਰਿ ਓਅੰਕਾਰਿ ਅਕਾਰੁ ਬਣਾਇਆ। ਅੰਬਰਿ ਧਰਤਿ ਵਿਛੋੜਿ ਕੈ ਵਿਣੁ ਥੰਮਾਂ ਆਗਾਸੁ ਰਹਾਇਆ। ਜਲ ਵਿਚਿ ਧਰਤੀ ਰਖੀਅਨਿ ਧਰਤੀ ਅੰਦਰਿ ਨੀਰੁ ਧਰਾਇਆ। ਕਾਠੈ ਅੰਦਰਿ ਅਗਿ ਧਰਿ ਅਗੀ ਹੋਂਦੀ ਸੁਫਲੂ ਫਲਾਇਆ। ਪਉਣ ਪਾਣੀ ਬੈਸੰਤਰੋ ਤਿੰਨੇ ਵੈਰੀ ਮੇਲਿ ਮਿਲਾਇਆ। ਰਾਜਸ ਸਾਤਕ ਤਾਮਸੋ ਬ੍ਰਹਮਾ ਬਿਸਨੁ ਮਹੇਸੁ ਉਪਾਇਆ। ਚੋਜ ਵਿਡਾਣ ਚਲਿਤ ਵਰਤਾਇਆ ॥੧॥

## 1 (Ik) Oaṅkār satigur prasādi Pauṛī 1 (Maṅgalācharaṇ, kādar de choj)

Iku kavāu pasāu kari Oankāri akāru baṇāiā.
Ambari dharati vichhori kai viņu thammān āgāsu rahāiā.
Jal vichi dharati rakhiāni dharati andari nīru dharāiā.
Kāṭhai andari agi dhari agī hondi suphalu phalāiā.
Pauṇ pāṇī baisantaro tinne vairī meli milāiā.
Rājas sātak tāmaso Brahmā Bisanu Mahesu upāiā.
Choj viḍāṇu chalitu varatāiā.

## One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (In praise of the creator's mystique)

Diffusing His one vibration ( $v\bar{a}k$ , sound), Oankār has become manifest in the forms (of the whole creation). Separating earth from sky, the Oankār has sustained sky without the support of any pillar. He placed earth in water and water in the earth. Fire was put into wood and fire notwithstanding, the trees laden with beautiful fruits were created. Air, water and fire are enemies of one another but He made them meet harmoniously (and created the world). He created Brahmā, Viṣnu and Mahesa who cherish the qualities of action (rajas), sustenance (sattv) and dissolution (tamas). Accomplisher of wondrous feats, that Lord created the wonderful creation.

# ਪਉੜੀ ੨ (ਈਸ਼ਵਰੀ ਸ਼ਕਤੀ)

ਸਿਵ ਸਕਤੀ ਦਾ ਰੂਪ ਕਰਿ ਸੂਰਜੁ ਚੰਦੂ ਚਰਾਗੁ ਬਲਾਇਆ। ਰਾਤੀ ਤਾਰੇ ਚਮਕਦੇ ਘਰਿ ਘਰਿ ਦੀਪਕ ਜੋਤਿ ਜਗਾਇਆ। ਸੂਰਜੁ ਏਕੰਕਾਰੁ ਦਿਹਿ ਤਾਰੇ ਦੀਪਕ ਰੂਪੁ ਲੁਕਾਇਆ। ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਕਵਾਉ ਵਿਚਿ ਤੋਲਿ ਅਤੋਲੁ ਨ ਤੋਲਿ ਤੁਲਾਇਆ। ਓਅੰਕਾਰ ਅਕਾਰੁ ਜਿਸਿ ਪਰਵਦਗਾਰੁ ਅਪਾਰੁ ਅਲਾਇਆ। ਅਬਗਤਿ ਗਤਿ ਅਤਿ ਅਗਮ ਹੈ ਅਕਥ ਕਥਾ ਨਹਿ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਆਖਣੁ ਆਖਿ ਸੁਣਾਇਆ॥੨॥

## Pauri 2 (Iśavari śakati)

Siv sakatī dā rūp kari sūraju chandu charāgu balāiā. Rātī tāre chamakade ghari ghari dīpak joti jagāiā. Sūraju ekankāru dihi tāre dīpak rūpu lukāiā. Lakh darīāu kavāu vichi toli atolu na toli tulāiā. Oankāru akāru jisi paravadagāru apāru alāiā. Abagati gati ati agam hai akath kathā nahi alakh lakhāiā. Suņi suni ākhaņu ākhi suņāiā.

## Pauri 2 (Divine Power)

Siva and Sakti i.e. the supreme element in the form of consciousness and prakrti, the matter containing dynamic power in it were joined to create the world, and sun and moon were made its lamps. Shining stars in the night give the look of lamps lit in each house. In day time with the rise of one great sun, the stars in the form of lamps go into hiding. His one vibration  $(v\bar{a}k)$  contains millions of rivers (of life) and His matchless grandeurs cannot be measured. The benevolent sustainer Lord has also manifested His form as Oankār. His dynamism is latent, unapproachable and His story is ineffable. The basis of talk about the Lord is simply hearsay (and not the first hand experience).

# ਪਉੜੀ ੩ (ਰਚਨਾ ਦੀ ਵਿਚਿਤ੍ਤਾ)

ਖਾਣੀ ਬਾਣੀ ਚਾਰਿ ਜੁਗ ਜਲ ਥਲ ਤਰੁਵਰੁ ਪਰਬਤ ਸਾਜੇ। ਤਿੰਨ ਲੋਅ ਚਉਦਹ ਭਵਣ ਕਰਿ ਇਕੀਹ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਨਿਵਾਜੇ। ਚਾਰੇ ਕੁੰਡਾ ਦੀਪ ਸਤ ਨਉ ਖੰਡ ਦਹ ਦਿਸਿ ਵਜਣਿ ਵਾਜੇ। ਇਕਸ ਇਕਸ ਖਾਣਿ ਵਿਚਿ ਇਕੀਹ ਇਕੀਹ ਲਖ ਉਪਾਜੇ। ਇਕਤ ਇਕਤ ਜੂਨਿ ਵਿਚਿ ਜੀਅ ਜੰਤੁ ਅਣਗਣਤ ਬਿਰਾਜੇ। ਰੂਪ ਅਨੂਪ ਸਰੂਪ ਕਰਿ ਰੰਗ ਬਿਰੰਗ ਤਰੰਗ ਅਗਾਜੇ। ਪਉਣੂ ਪਾਣੀ ਘਰੂ ਨਉ ਦਰਵਾਜੇ॥੩॥

## Pauri 3 (Rachanā di vichitrtā)

Khāṇi bāṇi chāri jug jal thal taruvaru parabat sāje. Tinn loa chaudah bhavaṇ kari ikih brahamaṇḍ nivāje. Chāre kuṇḍā dīp sat nau khaṇḍ dah disi vajaṇi vāje. Ikas ikas khāṇi vichi ikih ikih lakh upāje. Ikat ikat jūni vichi jīa jantu aṇgaṇt birāje. Rūp anūp sarūp kari raṅg biraṅg taraṅg agāje. Pauṇu pāṇi ghari nau daravāje.

## Pauri 3 (Wonder of creation)

Four mines of life, four speeches and four Ages included, the Lord created water, earth, trees, and mountains. The one Lord created the three worlds, fourteen spheres and many universes. For Him the musical instruments are being played at in all the ten directions, seven continents and nine divisions of the universe. From each originating source, twenty-one lacs of creatures have been produced. Then in each species innumerable creatures exist. Incomparable forms and hues then appeared in variegated waves (of life). Bodies formed by the association of air and water, have nine doors each.

# - ਪਉੜੀ ੪ (ਰਚਨਾ ਦੀ ਵਿਚਿਤ੍ਤਾ)

ਕਾਲਾ ਧਉਲਾ ਰਤੜਾ ਨੀਲਾ ਪੀਲਾ ਹਰਿਆ ਸਾਜੇ। ਰਸੁ ਕਸੁ ਕਰਿ ਵਿਸਮਾਦੁ ਸਾਦੁ ਜੀਭਹੁੰ ਜਾਪ ਨ ਖਾਜ ਅਖਾਜੇ। ਮਿਠਾ ਕਉੜਾ ਖਟੁ ਤੁਰਸੁ ਫਿਕਾ ਸਾਉ ਸਲੂਣਾ ਛਾਜੇ। ਗੰਧ ਸੁਗੰਧਿ ਅਵੇਸੁ ਕਰਿ ਚੋਆ ਚੰਦਨੁ ਕੇਸਰੁ ਕਾਜੇ। ਮੇਦੁ ਕਥੂਰੀ ਪਾਨ ਫੁਲੁ ਅੰਬਰੁ ਚੂਰ ਕਪੂਰ ਅੰਦਾਜੇ। ਰਾਗ ਨਾਦ ਸੰਬਾਦ ਬਹੁ ਚਉਦਹ ਵਿਦਿਆ ਅਨਹਦ ਗਾਜੇ। ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਕਰੋੜ ਜਹਾਜੇ॥੪॥

#### Paurī 4 (Rachanā dī vichitratā)

Kālā dhaulā ratarā nilā pilā hariā sāje.
Rasu kasu kari visamādu sādu jibhahun jāp na khāj akhāje.
Miṭhā kaurā khaṭu turasu phikā sāu salūṇā chhāje.
Gandh sugandhi avesu kari choā chandanu kesaru kāje.
Medu kathūrī pān phulu ambaru chūr kapūr andāje.
Rāg nād sambād bahu chaudah vidiā anahad gāje.
Lakh dariāu karor jahāje.

#### Pauri 4 (Wonder of creation)

Black, white, red, blue, yellow and green colours are adorning (the creation). Wondrous tastes of edible and inedible objects have been made which are known through the tongue. These tastes are sweet, bitter, sour, salty and insipid. Mixing many fragrances, the camphor, sandal and saffron have been created. Others such as musk cat, musk, betel, flowers, incense, camphors etc are also held to be similar. Many are the musical measures, vibrations and dialogues, and through fourteen skills the unstruck melody rings. Lacs of rivers are there on which crores of ships ply.

ਵਾਰ ੩੭

ਪਉੜੀ ਪ (ਰਚਨਾ ਵਿੱਚ ਮਨੁੱਖ ਦੇਹ ਦਾ ਹੀ ਪਾਰ ਉਤਾਰਾ ਹੈ)
ਸਤ ਸਮੁੰਦ ਅਥਾਹ ਕਰਿ ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਭਰੇ ਭੰਡਾਰਾ।
ਮਹੀਅਲ ਖੇਤੀ ਅਉਖਧੀ ਛਾਦਨ ਭੋਜਨ ਬਹੁ ਬਿਸਥਾਰਾ।
ਤਰੁਵਰ ਛਾਇਆ ਫੁਲ ਫਲ ਸਾਖਾ ਪਤ ਮੂਲ ਬਹੁ ਭਾਰਾ।
ਪਰਬਤ ਅੰਦਰਿ ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਲਾਲੁ ਜਵਾਹਰੁ ਪਾਰਸਿ ਪਾਰਾ।
ਚਉਰਾਸੀਹ ਲਖ ਜੋਨਿ ਵਿਚਿ ਮਿਲਿ ਮਿਲਿ ਵਿਛੁੜੇ ਵਡ ਪਰਵਾਰਾ।
ਜੰਮਣੁ ਜੀਵਣੁ ਮਰਣ ਵਿਚਿ ਭਵਜਲ ਪੂਰ ਭਰਾਇ ਹਜਾਰਾ।
ਮਾਣਸ ਦੇਹੀ ਪਾਰਿ ਉਤਾਰਾ॥ਪ॥

#### Pauri 5 (Rachanā vichi manukh deh dā hī pār utārā hai)

Sat samund athāh kari ratan padārath bhare bhaṇḍārā. Mahīal khetī aukhadhī chhādan bhojan bahu bisathārā. Taruvar chhāiā phul phal sākhā pat mūl bahu bhārā. Parabat andari asaṭ dhātu lālu javāharu pārasi pārā. Chaurāsīh lakh joni vichi mili mili vichhuṇe vaḍ paravārā. Jammaṇu jīvaṇu maraṇ vichi bhavajal pūr bharāi hajārā. Māṇas dehī pāri utārā.

# Pauri 5 (Among the entire creation only human beings attain liberation)

Having created unfathomable seven seas, the Lord filled them with treasures of precious materials. Variegated forms of agricultural products, medicines, clothings and foods have been created on earth. Shady trees, flowers, fruits, branches, leaves, roots exist there. In the mountains are eight metals, rubies, jewels, philosopher's stone and mercury. Among the eighty four lacs of species of life, large families meet only to part i.e. they take birth and die. In the cycle of transmigration the herds of creatures in this world-ocean come and go in thousands. Only through the human body one can get across.

# ਪਉੜੀ ੬ (ਮਾਣਸ ਜਨਮ ਤੇ ਭੁੱਲ)

ਮਾਣਸ ਜਨਮ ਦੁਲੰਭੁ ਹੈ ਛਿਣ ਭੰਗਰੁ ਛਲ ਦੇਹੀ ਛਾਰਾ। ਪਾਣੀ ਦਾ ਕਰਿ ਪੁਤਲਾ ਉਡੈ ਨ ਪਉਣੁ ਖੁਲ੍ਹੇ ਨਉਂ ਦੁਆਰਾ। ਅਗਨਿ ਕੁੰਡ ਵਿਚਿ ਰਖੀਅਨਿ ਨਰਕ ਘੋਰ ਮਹਿੰ ਉਦਰੁ ਮਝਾਰਾ। ਕਰੈ ਉਰਧ ਤਪੁ ਗਰਭ ਵਿਚਿ ਚਸਾ ਨ ਵਿਸਰੈ ਸਿਰਜਣਹਾਰਾ। ਦਸੀ ਮਹੀਨੀਂ ਜੰਮਿਆਂ ਸਿਮਰਣ ਕਰੀ ਕਰੇ ਨਿਸਤਾਰਾ। ਜੰਮਦੋ ਮਾਇਆ ਮੋਹਿਆ ਨਦਰਿ ਨ ਆਵੈ ਰਖਣਹਾਰਾ। ਸਾਹੋਂ ਵਿਛੁੜਿਆ ਵਣਜਾਰਾ॥੬॥

#### Pauri 6 (Māṇas janam te bhull)

Māṇas jaṇam dulambhu hai chhin bhangaru chhal dehi chhārā. Pāṇi dā kari putalā uḍai na pauṇu khule naun dūārā. Agani kuṇḍ vichi rakhīani narak ghor mahin udar majhārā. Karai uradh tapu garabh vichi chasā na visarai sirajaṇahārā. Dasī mahīnīn jammiān simaraṇ karī kare nisatārā. Jammado māiā mohiā nadari na āvai rakhaṇahārā. Sāhon vichhuṇā vaṇajārā.

## Pauri 6 (Human birth and error of life)

Though human birth is a rare gift, yet this body being made of clay is momentary. Made from ovum and semen, this airtight body has nine doors. That Lord saves this body even in the hellish fire of the mother's womb. During pregnancy the creature hangs upside down in the mother's womb and continuously meditates. After ten months the jiv takes birth when because of that meditation it is liberated from that pool of fire. Right from the time of birth he gets engrossed in maya and now that protector Lord is not beheld by him. Jiv the travelling trader thus gets separated from the Lord, the great banker.

## ਪਉੜੀ ੭ (ਮਾਨਸ ਜਨਮ – ਮਾਇਆ ਜਾਲ)

ਰੋਵੈ ਰਤਨੂ ਗਵਾਇ ਕੈ ਮਾਇਆ ਮੋਹੂ ਅਨੇਰੂ ਗੁਬਾਰਾ। ਓਹੁ ਰੋਵੈ ਦੁਖੁ ਆਪਣਾ ਹਸਿ ਹਸਿ ਗਾਵੈ ਸਭ ਪਰਵਾਰਾ। ਸਭਨਾਂ ਮਨਿ ਵਾਧਾਈਆਂ ਰੁਣ ਝੁਝਨੜਾ ਰੁਣ ਝੁਣਕਾਰਾ। ਨਾਨਕੁ ਦਾਦਕੁ ਸੋਹਲੇ ਦੇਨਿ ਅਸੀਸਾਂ ਬਾਲੁ ਪਿਆਰਾ। ਚੁਖਹੁੰ ਬਿੰਦਕ ਬਿੰਦੁ ਕਰਿ ਬਿੰਦਹੁੰ ਕੀਤਾ ਪਰਬਤ ਭਾਰਾ। ਸਤਿ ਸੰਤੋਖ ਦਇਆ ਧਰਮੁ ਅਰਥੁ ਸੁਗਰਥ ਵਿਸਾਰਿ ਵਿਸਾਰਾ। ਕਾਮ ਕਰੋਧੁ ਵਿਰੋਧੁ ਵਿਚਿ ਲੋਭੁ ਮੋਹੁ ਧਰੋਹ ਅਹੰਕਾਰਾ। ਮਹਾਂ ਜਾਲ ਫਾਥਾ ਵੇਚਾਰਾ॥੭॥

#### Paurī 7 (Mānas janam-māiā jāl)

Rovai ratanu gavāi kai māiā mohu aneur gubārā.
Ohu rovai dukhu āpaṇā hasi hasi gāvai sabh paravārā.
Sabhanān mani vādhāiān run jhunjhanaṇā run jhuṇakārā.
Nānaku dādaku sohale deni asīsān bālu piārā.
Chukhahun bindak bindu kari bindahun kītā parabat bhārā.
Sati santokh daia dharamu arathu sugarath visāri visārā.
Kām karodhu virodhu vichi lobhu mohu dharoh ahankārā.
Mahājal phāthā vechārā.

## Pauri7 (Human birth--a web of maya)

Losing the jewel (in the form of the name of the Lord) the creature (on his birth) wails and weeps in utter darkness of maya and infatuation. He cries because of his own suffering but the whole family sings merrily. The heart of all is full of happiness and musical sound of drums is heard all around. Singing songs of happiness maternal and paternal families bless the beloved child. From a small drop it increased and now that drop looks like a mountain. Having grown up, he has with pride forgotten the truth, contentment, compassion, dharma and higher values. He started living among desires, anger, oppositions, greed, infatuation, treachery and pride, and thus the poor fellow got entangled in the larg web of maya.

# ਪਉੜੀ ੮ (ਬਾਲਕ ਬੁਧਿ ਅਚੇਤ)

ਹੋਇ ਸੁਚੇਤ ਅਚੇਤ ਇਵ ਅਖੀਂ ਹੋਂਦੀ ਅੰਨ੍ਹਾ ਹੋਆ। ਵੈਰੀ ਮਿਤੁ ਨ ਜਾਣਦਾ ਡਾਇਣੁ ਮਾਉ ਸੁਭਾਉ ਸਮੋਆ। ਬੋਲਾ ਕੰਨੀਂ ਹੋਂਵਦੀ ਜਸੁ ਅਪਜਸੁ ਮੋਹੁ ਧੋਹੁ ਨ⁄ਸੋਆ। ਗੁੰਗਾ ਜੀਭੈ ਹੁੰਦੀਐ ਦੂਧੁ ਵਿਚਿ ਵਿਸੁ ਘੋਲਿ ਮੂਹਿ ਚੋਆ। ਵਿਹੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸਮਸਰ ਪੀਐ ਮਰਨ ਜੀਵਨ ਆਸ ਤ੍ਰਾਸ ਨ ਢੋਆ। ਸਰਪੁ ਅਗਨਿ ਵਲਿ ਹਥੁ ਪਾਇ ਕਰੈ ਮਨੋਰਥ ਪਕੜਿ ਖਲੋਆ। ਸਮਝੈ ਨਾਹੀ ਟਿਬਾ ਟੋਆ॥੮॥

#### Pauri 8 (Bālak budhi achet)

Hoi suchet achet iv akhin hondi annhā hoā.
Vairī mitu na jāṇadā ḍāiṇu māu subhāu samoā.
Bolā kannī hovandī jasu apajasu mohu dhohu na soā.
Gungā jibhai hundīai dudhu vichi visu gholi muhi choā.
Vihu amritu samasar piai maran jīvan ās trās na ḍhoā.
Sarapu agani vali hathu pāi karai manorath pakar khaloā.
Samajhai nāhī ṭibā ṭoā.

## Pauri 8 (Child's intellect is unconscious)

The Jiv though consciousness incarnate is so much unconscious (of his aim in life) as if he is blind though having the eyes; does not distinguish between a friend and a foe; and according to him the nature of a mother and a witch is identical. He is deaf despite ears and does not distinguish between glory and infamy or between love and treachery. He is dumb despite tongue and drinks poison mixed in milk. Considering poison and nectar identical he drinks them and for his ignorance about life and death, hopes and desires, he gets no refuge anywhere. He stretches his desires towards snake and fire and catching hold of them does not distinguish between a pit and a mound.

ਵਾਰ ੩੭

# ਪਉੜੀ ੯ (ਬਾਲਕ ਵਿਚਾਰ ਹੀਨਤਾ)

ਲੂਲਾ ਪੈਰੀ ਹੋਂਵਦੀ ਟੰਗਾਂ ਮਾਰਿ ਨ ਉਠਿ ਖਲੋਆ। ਹਥੋ ਹਥੁ ਨਚਾਈਐ ਆਸਾ ਬੰਧੀ ਹਾਰੁ ਪਰੋਆ। ਉਦਮ ਉਕਤਿ ਨ ਆਵਈ ਦੇਹਿ ਬਿਦੇਹਿ ਨ ਨਵਾਂ ਨਿਰੋਆ। ਹਗਣ ਮੂਤਣ ਛਡਣਾ ਰੋਗੁ ਸੋਗੁ ਵਿਚਿ ਦੁਖੀਆ ਰੋਆ। ਘੁਟੀ ਪੀਐ ਨ ਖੁਸੀ ਹੋਇ ਸਪਹੁੰ ਰਖਿਅੜਾ ਅਣਖੋਆ। ਗੁਣੁ ਅਵਗੁਣ ਨ ਵਿਚਾਰਦਾ ਨ ਉਪਕਾਰੁ ਵਿਕਾਰੁ ਅਲੋਆ। ਸਮਸਰਿ ਤਿਸੁ ਹਥੀਆਰੁ ਸੰਜੋਆ ॥੯॥

#### Pauri 9 (Bālak vichār hinatā)

Lūlā pairī honvadī ṭangān māri na úṭhi khaloā. Hatho hathu nachāiai āsā bandhī hāru paroā. udam ukati na āvaī dehi bidehi na navān niroā. Hagan mūtan chhaḍanā rogu sogu vichi dukhiā roā. Ghuṭī pīai na khusī hoi sapahun rakhiaṇā aṇakhoā. Guṇu avaguṇ na vichāradā na upakāru vikāru aloā. Samasari tisu hathiāru sañjoā.

## Pauri 9 (Child's thoughtlessness) 12

Though with feet, a child (man) is cripple and cannot stand upon his legs. Wearnig the garland of hopes and desises he dances in the arms of others. He knows neither technique nor enterprise, and being careless toward the body, he does not keep fit and healthy. Having no control over his excretory organs of uinating and defecation he cries of disease and suffering. He does not take the first food (of the name of the Lord) happily and goes on catching snakes (in the form of passions and desires) stubbornly. Never pondering upon merits and demerits and not becoming benevolent, he always looks at evil propensities. For such a (foolish) person, the weapon and the armour are identical.

# ਪਉੜੀ ੧੦ (ਮਾਤਾ ਦੇ ਉਪਕਾਰ)

ਮਾਤ ਪਿਤਾ ਮਿਲਿ ਨਿੰਮਿਆ ਆਸਾਵੰਤੀ ਉਦਰੁ ਮਝਾਰੇ। ਰਸ ਕਸ ਖਾਇ ਨਿਲਜ ਹੋਇ ਛੁਹ ਛੁਹ ਧਰਣਿ ਧਰੈ ਪਗ ਧਾਰੇ। ਪੇਟ ਵਿਚਿ ਦਸ ਮਾਹ ਰਖਿ ਪੀੜਾ ਖਾਇ ਜਣੈ ਪੁਤੁ ਪਿਆਰੇ। ਜਣ ਕੈ ਪਾਲੈ ਕਸਟ ਕਰਿ ਖਾਨ ਪਾਨ ਵਿਚਿ ਸੰਜਮ ਸਾਰੇ। ਗੁੜ੍ਹਤੀ ਦੇਇ ਪਿਆਲਿ ਦੁਧੁ ਘੁਟੀ ਵਟੀ ਦੇਇ ਨਿਹਾਰੇ । ਛਾਦਨੁ ਭੋਜਨੁ ਪੋਖਿਆ ਭਦਣਿ ਮੰਗਣਿ ਪੜ੍ਹਨਿ ਚਿਤਾਰੇ। ਪਾਂਧੇ ਪਾਸਿ ਪੜ੍ਹਾਇਆ ਖਟਿ ਲੁਟਾਇ ਹੋਇ ਸੁਚਿਆਰੇ। ਉਰਿਣਤ ਹੋਇ ਭਾਰੂ ਉਤਾਰੇ ॥੧੦॥

## Pauri 10 (Mātā de upakār)

Māt pitā mili nimmiā āsāvantī udaru majhāre.
Ras kas khāi nilaj hoi chhuh chhuh dharaṇi dharai pag dhāre.
Peṭ vichi das māh rakhi pirā khāi jaṇai putu piāre.
Jaṇ kai pālai kasaṭ kari khān pān vichi sañjam sāre.
Gurhatī dei piāli dudhu ghuṭī vaṭī dei nihāre.
Chhādanu bhojanu pokhiā bhadaṇi mangaṇi parhani chitāre.
Pāndhe pāsi parhāiā khaṭ luṭāi hoi suchiāre.
Uriṇat hoi bhāru utāre.

## Pauri 10 (Benefactions of mother)

Meeting and mating of mother and father makes the mother pregnant who becoming hopeful keeps the child in her womb. She enjoys edibles and unedibles without any inhibition and moves carefully with measured steps on the earth. She gives birth to her dear son after bearing the pain of carrying him in her womb for ten months. Having delivered, the mother nourishes the child and herself remains moderate in eating and drinking. Having ministered the customary first food, and milk, she stares at him with deep love. She thinks about his food, clothes, tonsure, betrothal, education etc. Throwing handful of coins over his head and giving him a proper bath she sends him to the pundit for education. This way she clears the debt (of her motherhood).

ਪਉੜੀ ੧੧ (ਮਾਤਾ ਦਾ ਉਪਾਕਰ ਤੇ ਪੁੱਤ੍ਰ ਦਾ ਅਪਕਾਰ)
ਮਾਤਾ ਪਿਤਾ ਅਨੰਦ ਵਿਚਿ ਪੁਤੈ ਦੀ ਕੁੜਮਾਈ ਹੋਈ।
ਰਹੁਸੀ ਅੰਗ ਨ ਮਾਵਈ ਗਾਵੈ ਸੋਹਿਲੜੇ ਸੁਖ ਸੋਈ।
ਵਿਗਸੀ ਪੁਤ ਵਿਆਹਿਐ ਘੋੜੀ ਲਾਵਾਂ ਗਾਵ ਭਲੋਈ।
ਸੁਖਾਂ ਸੁਖੈ ਮਾਵੜੀ ਪੁਤੁ ਨੂੰ ਦਾ ਮੇਲ ਅਲੋਈ।
ਨੁਹੁ ਨਿੱਤ ਕੰਤ ਕੁਮੰਤੁ ਦੇਇ ਵਿਹਰੇ ਹੋਵਰ ਸਸੁ ਵਿਗੋਈ।
ਲਖ ਉਪਾਕਾਰੁ ਵਿਸਾਰਿ ਕੈ ਪੁਤ ਕੁਪੁਤਿ ਚਕੀ ਉਠਿ ਝੋਈ।
ਹੋਵੈ ਸਰਵਣ ਵਿਰਲਾ ਕੋਈ॥੧੧॥

Pauri 11 (Mātā dā upakār te putr dā apakār)
Mātā pitā anand vichi putai dī kuramāi hoi.
Rahasī ang na māvai gāvai sohilare sukh soi.
Vigasī put viāhiai ghorī lāvān gāv bhaloi.
Sukhān sukhai māvarī putu nūnh dā mel aloi.
Nuhu nit kant kumantu dei vihare hovah sasu vigoi.
Lakh upakāru visāri kai put kuputi chakī uthi jhoi.
Hovai Saravan viralā koi.

Pairi 11 (Benefaction of mother and maltreatment of son)

Parents are pappy that the betrothel ceremony of their son has been solemnized. Mother becomes overjoyed and sings songs of happiness. Singing eulogies of bridegroom, and praying for the welfare of the couple she feels very happy that her son got married. For the well-being and harmony of bride and bridegroom the mother makes vows of offerings (before the deities). Now, the bride starts ill-advising the son, goading him to get separate from the parents, and consequently the mother-in-law becomes sorrowful. Forgetting lacs of benefactions (of mother) the son becomes disloyal and sets himself at logger-heads with his parents. Rare is any obdient son like Śravan of mythology who was most obedient to his blind parents.

ਪਉੜੀ ੧੨ (ਮਾਪਿਆਂ ਦਾ ਉਪਕਾਰ ਵਿਸਾਰਨਾ ਪਾਪ ਹੈ) ਕਾਮਣਿ ਕਾਮਣਿਆਰੀਐ ਕੀਤੋ ਕਾਮਣੁ ਕੰਤ ਪਿਆਰੇ। ਜੰਮੇ ਸਾਈਂ ਵਿਸਾਰਿਆ ਵੀਵਾਹਿਆਂ ਮਾਂ ਪਿਅ ਵਿਸਾਰੇ। ਸੁਖਾਂ ਸੁਖਿ ਵਿਵਾਹਿਆਂ ਸਉਣੂ ਸੰਜੋਗੂ ਵਿਚਾਰਿ ਵਿਚਾਰੇ। ਪੁਤ ਨੂਹੋਂ ਦਾ ਮੇਲੁ ਵੇਖਿ ਅੰਗ ਨਾ ਮਾਥਨਿ ਮਾਂ ਪਿਉ ਵਾਰੇ। ਨੂੰਹ ਨਿਤ ਮੰਤ ਕੁਮੰਤ ਦੇਇ ਮਾਂ ਪਿਉ ਛਡਿ ਵਭੇ ਹਤਿਆਰੇ। ਵਖ ਹੋਵੈ ਪੁਤ ਰੰਨਿ ਲੈ ਮਾਂ ਪਿਉ ਦੇ ਉਪਕਾਰੁ ਵਿਸਾਰੇ। ਲੋਕਾਚਾਰਿ ਹੋਇ ਵਡੇ ਕੁਚਾਰੇ॥੧੨॥

#### Pauri 12(Māpiān da upakār visāranā pāp hai)

Kāmaņi kamaņiārīai kīto kāmaņu kant piāre.

Jamme sāin visāriā vivāhiān mān pia visāre.

Sukhān sukhi vivāhiā sauņu sañjogu vichāri vichāre.

Putu nūhain dā melu vekhi ang nā māthani mān piu vāre.

Nūnh nit mant kumant dei mān piu chhaḍi vaḍe hatiāre.

Vakh hovai putu ranni lai mān piu de upakāru visāre.

Lokāchāri hoi vaḍe kuchāre.

## Pauri 12(It is sin to forget the benefactions of parents)

The enchantress wife with her charms made the husband dote on her. He forgot the parents who had given him birth and had got him married. Having made vows of offerings and considerd many good and bad omens and auspicious combinations, his marriage had been arranged by them. Seeing at the meetings of the son and the daughter-in-law, the parents had felt over-joyed. The bride then started continuously advising the husband to desert his parents instigating that they had been tyrants. Forgetting the benefactions of parents, the son alongwith his wife got separated from them. Now the way of the world has become grossly immoral.

# ਪਉੜੀ ੧੩ (ਮਾਪਿਆਂ ਦੇ ਅਪਕਾਰੀ ਦੇ ਜਪ ਤਪ ਨਿਸਫਲ ਹਨ)

ਮਾਂ ਪਿਉ ਪਰਹਰਿ ਸੁਣੈ ਵੇਦੁ ਭੇਦੁ ਨ ਜਾਣੈ ਕਹਾਣੀ। ਮਾਂ ਪਿਉ ਪਰਹਰਿ ਕਰੈ ਤਪੁ ਵਣਖੰਡਿ ਭੁਲਾ ਫਿਰੈ ਬਿਬਾਣੀ। ਮਾਂ ਪਿਉ ਪਰਹਰਿ ਕਰੈ ਪੂਜ਼ ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਨ ਸੇਵ ਕਮਾਣੀ। ਮਾਂ ਪਿਉ ਪਰਹਰਿ ਨ੍ਹਾਵਣਾ ਅਠਸਠਿ ਤੀਰਥ ਘੁੰਮਣ ਵਾਣੀ। ਮਾਂ ਪਿਉ ਪਰਹਰਿ ਕਰੈ ਦਾਨ ਬੇਈਮਾਨ ਅਗਿਆਨ ਪਰਾਣੀ। ਮਾਂ ਪਿਉ ਪਰਹਰਿ ਵਰਤ ਕਰਿ ਮਰਿ ਮਰਿ ਜੰਮੈ ਭਰਮਿ ਭੁਲਾਣੀ। ਗੁਰੂ ਪਰਮੇਸਰੂ ਸਾਰੂ ਨ ਜਾਣੀ॥੧੩॥

#### Pauri 13 (Māpiān de apakārī de jap tap nisaphal han)

Mān piu parahari suņai vedu bhedu na jāņai kahāņī.
Mān piu parahari karai tapu vaņakhaņḍi bhulā phirai bibāṇī.
Mān piu parahari karai pūju devi dev na sev kamāṇī.
Mān piu parahari nhāvaṇā aṭhasaṭhi tīrath ghummaṇ vāṇī.
Mān piu parahari karai dān beīmān agiān parāṇī.
Mān piu parahari varat kari mari mari jammai bharami bhulāṇī.
Guru paramesaru sāru na jāṇī.

## Pauri 13 (Pities of one who ill-treated the parents are in vain)

Renouncing the parents, the listener of Vedas cannot understand their mystery. Repudiating the parents, meditation in the forest is similar to the wanderings at deserted places. The service and worship to the gods and goddesses are useless if one has renounced his parents. Without service to the parents, bath at the sixty-eight pilgrimage centres is nothing but gyrating in a whirlpool. The person who having deserted his parents performs charities, is corrupt and ignorant. He who repudiating the parents undertakes fasts, goes on to wander in the cycle of births and deaths. That man (in fact) has not understood the essence of Guru and God.

# ਪਉੜੀ ੧੪ (ਉਪਕਾਰੀ ਕਰਤਾਰ ਨੂੰ ਸੰਭਾਲ)

ਕਾਦਰ ਮਨਹੁੰ ਵਿਸਾਰਿਆ ਕੁਦਰਤਿ ਅੰਦਰਿ ਕਾਦਰੁ ਦਿਸੈ। ਜੀਉ ਪਿਡੰ ਦੇ ਸਾਜਿਆ ਸਾਸ ਮਾਸ ਦੇ ਜਿਸੈ ਕਿਸੈ। ਅਖੀ ਮੁਹੁ ਨਕੁ ਕੰਨੁ ਦੇਇ ਹਥੁ ਪੈਰੁ ਸਭਿ ਦਾਤ ਸੁ ਤਿਸੈ। ਅਖੀਂ ਦੇਖੈ ਰੂਪ ਰੰਗੁ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਮੁਹਿ ਕੰਨ ਸਰਿਸੈ। ਨਕਿ ਵਾਸੁ ਹਥੀਂ ਕਿਰਤਿ ਪੈਰੀ ਚਲਣ ਪਲ ਪਲ ਖਿਸੈ। ਵਾਲ ਦੰਦ ਨਹੁੰ ਰੋਮ ਰੋਮ ਸਾਸਿ ਗਿਰਾਸਿ ਸਮਾਲਿ ਸਲਿਸੈ। ਸਾਦੀ ਲਬੈ ਸਾਹਿਬੋ ਤਿਸ ਤੂੰ ਸੰਮਲ ਸੈਵੈ ਹਿਸੈ। ਲੂਣੁ ਪਾਇ ਕਰਿ ਆਟੈ ਮਿਸੈ॥੧੪॥

#### Pauri 14 (Upakāri karatār nūn sambhāl)

Kādar manhun visāriā kudarati andari kādaru disai.
Jīu piņḍ de sājiā sās mās de jisai kisai.
Akhī muhu naku kannu dei hathu pairu sabhi dāt su tisai.
Akhīn dekhai rūp rangu sabad surati muhi kann sarisai.
Naki vāsū hathīn kirati pairī chalan pal pal khisai.
Vāl dand nahun rom rom sāsi girāsi samāli salisai.
Sādī labai sāhibo tis tūn sammal saivain hisai.
Lūņu pāi kari āṭai misai.

## Pauri 14 (Cherish in heart the benevolent Creator)

In nature that creator is beheld but the  $ji\bar{v}$  has forgotten him. Bestowing body, vital air, flesh and breath upon every one, He has created one and all. As gifts, eyes, mouth, nose, ears, hands, and feet have been given by Him. Man beholds form and colour through eyes and through mouth and ears he speaks and listens to the Word respectively. Smelling through nose and working with hands, he slides on his feet slowly. He carefully keeps his hair, teeth, nails, trichomes, breath and food.  $Ji\bar{v}$ , you getting controlled by the taste and greed always remember the worldly masters. Do remember that Lord too just one hundredth part of it. Put salt of devotion in the flour of life and make it tasteful.

ਪਉੜੀ ੧੫ (ਜੇਹੀ ਜਾਗਦਿਆਂ ਸੁਰਤ ਤੇਹੀ ਸ੍ਵਪਨ ਵਿੱਚ) ਦੇਹੀ ਵਿਚਿ ਨ ਜਾਪਈ ਨੀਂਦ ਭੁਖੁ ਤੇਹ ਕਿਥੈ ਵਸੈ। ਹਸਣੁ ਰੋਵਣੁ ਗਾਵਣਾ ਛਿਕ ਡਿਕਾਰੁ ਖੰਗੂਰਣੁ ਦਸੈ। ਆਲਕ ਤੇ ਅੰਗਵਾੜੀਆਂ ਹਿਡਕੀ ਖੁਰਕਣੁ ਪਰਸ ਪਰਸੈ। ਉਭੇ ਸਾਹ ਉਬਾਸੀਆਂ ਚੁਟਕਾਰੀ ਤਾੜੀ ਸੁਣਿ ਕਿਸੈ। ਆਸਾ ਮਨਸਾ ਹਰਖੁ ਸੋਗੁ ਜੋਗੁ ਭੋਗੁ ਦੁਖੁ ਸੁਖੁ ਨ ਵਿਣਸੈ। ਜਾਗਦਿਆਂ ਲਖੁ ਚਿਤਵਣੀ ਸੁਤਾ ਸੁਹਣੇ ਅੰਦਰਿ ਧਸੈ। ਸੁਤਾ ਹੀ ਬਰੜਾਵਦਾ ਕਿਰਤਿ ਵਿਰਤਿ ਵਿਚਿ ਜਸ ਅਪਜਸੈ। ਤਿਸਨਾ ਅੰਦਰਿ ਘਣਾ ਤਰਸੈ॥੧੫॥

#### Pauri 15 (Jehi jāgadiān surat tehi svapan vichi)

Dehi vichi na jāpai nīnd bhukhu teh kithai vasai.
Hasaņu rovaņ gāvaņā chhik dikāru khangūraņu dasai.
Ālak te angavāṇān hidakī khurakaņu paras parasai.
Ubhai sāh ubāsiān chuṭakārī tāṇī suṇi kisai.
Āsā manasā harakhu sogu jogu bhogu dukh sukh na viṇasai.
Jāgadiān lakhu chitavaṇī sutā suhaņe andari dhasai.
Sutā hī baraṇānvadā kirat virat vichi jas apajasai.
Tisanā andari ghaṇā tarasai.

# Pauri 15 (Same consciousness while waking as well as in dreaming)

None knows the residing place of sleep and hunger in the body. Let somebody tell where live the laughter, weeping, singing, sneezing, eructation and cough in the body. Whence idleness, yawning, hiccough, itch, gaping, sighing, snapping and clapping? Hope, desire, happiness, sorrow, renunciation, enjoyment, suffering, pleasure, etc. are indestructible emotions. Millions of thoughts and worries are there during waking hours and the same get deeply rooted in mind while one is asleep and dreaming. Whatever fame and infamy have been earned by man in his conscious state, he goes on muttering in sleep also. Man controlled by desires, goes on intensely longing and yearning.

ਪਉੜੀ ੧੬ (ਦੁਰਮਤੀ ਉਪਕਾਰ ਕੀਤਿਆਂ ਵੀ ਨਹੀਂ ਸੋਰਦਾ) ਗੁਰਮਤਿ ਦੁਰਮਤਿ ਵਰਤਣਾ ਸਾਧੁ ਅਸਾਧੁ ਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਵਸੈ। ਤਿੰਨ ਵੇਸ ਜਮਵਾਰ ਵਿਚਿ ਹੋਇ ਸੰਜੋਗੁ ਵਿਜੋਗੁ ਮੁਣਸੈ। ਸਹਸ ਕੁਬਾਣ ਨ ਵਿਸਰੈ ਸਿਰਜਣਹਾਰੁ ਵਿਸਾਰਿ ਵਿਗਸੈ। ਪਰ ਨਾਰੀ ਪਰ ਦਰਬੁ ਹੇਤੁ ਪਰ ਨਿੰਦਾ ਪਰਪੰਚ ਰਹਸੈ। ਨਾਮ ਦਾਨ ਇਸਨਾਨੁ ਤਜਿ ਕੀਰਤਨ ਕਥਾ ਨ ਸਾਧੁ ਪਰਸੈ। ਕੁਤਾ ਚਉਕ ਚੜ੍ਹਾਈਆ ਚਕੀ ਚਟਣਿ ਕਾਰਣ ਨਸੈ। ਅਵਗੁਣਿਆਰਾ ਗੁਣ ਨ ਸਰਸੈ॥੧੬॥

#### Pauri 16 (Durmati upakār kitiān vi nahī saurdā)

Gurmati durmati varataṇā sādhu asādhu saṅgati vichi vasai. Tinn ves jamavār vichi hoi sañjogu vijogu muṇasai. Sahas kubāṇ na visarai sirajaṇahāru visāri vigasai. Par nārī par darabu hetu par nindā par pañch rahasai. Nām dān isanānu taji kīratan kathā na sādhu parasai. Kutā chauk chaṛhāiai chakī chataṇi kāraṇ nasai. Avaguṇiārā guṇ na sarasai.

## Pauri 16 (Even benevolence does not reclaim the evil person)

Persons keeping company of sadhus and evilmen act according to the wisdom of Guru, gurmat, and illwill respectively. Man acts according to three states of life (childhood, youth, oldage) subject to  $sa\tilde{n}jog$ , meeting, and vijog, separation. Thousands of bad habits are not forgotten but the creature, Jiv feels happy forgetting the Lord. He enjoys in being with other's woman, other's wealth, and other's slander. He has renounced rememberance of the Lord's name, charity and ablution and does not go to holy congregation to listen to discourses and  $k\bar{i}rtan$ , eulogies of the Lord. He is like that dog who though placed in a high position, yet runs for licking the flourmills. Evil person never appreciates values of life.

# ਪਉੜੀ ੧੭ (ਅਨੇਕਤਾ ਵਿੱਚ ਇਕ ਵਿਆਪਕ ਚੇਤੋ)

ਜਿਉ ਬਹੁ ਵਰਨ ਵਣਾਸਪਤਿ ਮੂਲ ਪਤ੍ਰ ਫਲੁ ਫ਼ਲੁ ਘਨੇਰੇ। ਇਕ ਵਰਨੁ ਬੈਸੰਤਰੈ ਸਭਨਾ ਅੰਦਰਿ ਕਰਦਾ ਡੇਰੇ। ਰੂਪੁ ਅਨੂਪੁ ਅਨੇਕ ਹੋਇ ਰੰਗੁ ਸੁਰੰਗੁ ਸੁ ਵਾਸੁ ਚੰਗੇਰੇ। ਵਾਂਸਹੁ ਉਠਿ ਉਪੰਨਿ ਕਰਿ ਜਾਲਿ ਕਰੰਦਾ ਭਸਮੈਂ ਢੇਰੇ। ਰੰਗ ਬਿਰੰਗੀ ਗਊ ਵੰਸ ਅੰਗੁ ਅੰਗੁ ਧਰਿ ਨਾਉ ਲਵੇਰੇ। ਸਦੀ ਆਵੈ ਨਾਉ ਸੁਣਿ ਪਾਲੀ ਚਾਰੈ ਮੇਰੇ ਤੇਰੇ। ਸਭਨਾ ਦਾ ਇਕੁ ਰੰਗੁ ਦੁਧੁ ਘਿਅ ਪਟ ਭਾਂਡੈ ਦੇਖ ਨ ਹੇਰੇ। ਚਿਤੈ ਅੰਦਰਿ ਚੇਤੁ ਚਿਤੇਰੇ॥੧੭॥

#### Pauri 17 (Anekatā vich ik viāpak nūn cheto)

Jiu bahu varan vaṇāsapati mūl patr phalu phulu ghanere. Ik varanu baisantarai sabhanā andari karadā ḍere. Rūpu anūpu anek hoi raṅgu suraṅgu su vāsu chaṅgere. Vāṅsahu uṭhi upanni kari jāli karandā bhasamai ḍhere. Raṅg biraṅgī gaū vaṅs aṅgu aṅgu dhari nāu lavere. Sadī āvai nāu suṇi pālī chārai mere tere. Sabhanā dā iku raṅgu dudhu ghia paṭ bhāṇḍai dokh na here. Chitai andari chetu chitere.

## Pauri 17 (Remember the One pervading the many)

One vegetation universely maintains of roots, leaves, flowers and fruits. The same one fire resides in variegated objects. The fragrance is the same which remains there in the materials of various hues and forms. Fire emerges from within the bamboos and burns the whole vegetation to reduce it to ashes. Cows of different colours are given different names. The milkman grazes them all but every cow listening to its name moves towards the caller. Colour of the milk of every cow is the same (white). Faults are not seen in ghee and silk i.e. one should not go for classes castes and varieties; only true humanity should be identified. O man, remember the artist of this artistic creation!

ਪਉੜੀ ੧੮ (ਅਨੇਕਤਾ ਵਿੱਚ ਇਕ ਕਰਤੇ ਨੂੰ ਕੀਤਾ ਨਹੀਂ ਚੇਤਦਾ)
ਧਰਤੀ ਪਾਣੀ ਵਾਸੁ ਹੈ ਫੁਲੀ ਵਾਸੁ ਨਿਵਾਸੁ ਚੰਗੇਰੀ।
ਤਿਲ ਫੁਲਾਂ ਦੇ ਸੰਗਿ ਮਿਲਿ ਪਤਿਤੁ ਪੁਨੀਤੁ ਫੁਲੇਲੁ ਘਵੇਰੀ।
ਅਖੀ ਦੇਖਿ ਅਨ੍ਹੇਰੁ ਕਰਿ ਮਨਿ ਅੰਧੇ ਤਨਿ ਅੰਧੁ ਅੰਧੇਰੀ।
ਛਿਅ ਰੁਤ ਬਾਰਹ ਮਾਹ ਵਿਚਿ ਸੂਰਜੁ ਇਕੁ ਨ ਘੁਘੂ ਹੇਰੀ।
ਸਿਮਰਣਿ ਕੂੰਜ ਧਿਆਨੁ ਕਛੁ ਪਥਰ ਕੀੜੇ ਰਿਜਕੁ ਸਵੇਰੀ।
ਕਰਤੇ ਨੋ ਕੀਤਾ ਨ ਚਿਤੇਰੀ॥੧੮॥

#### Pauri 18 (Anekatā vich 'ik' karate nūn kitā nahin chetadā)

Dharati pāṇi vāsu hai phuli vāsu nivāsu chaṅgeri.
Til phulān de saṅgi mili patitu punītu phulelu ghaveri.
Akhi dekhi anheru kari mani andhe tan andhu andheri.
Chhia rut bārah māh vichi sūragu iku na ghughū heri.
Simaraṇi kūñj dhiānu kachhu pathar kire rijaku saverī.
Karate no kitā na chiteri.

# Pauri 18 (The creature does not remember unity in divesity of the creator)

Earth resides in water and fragrance resides in flowers. The degraded sesame seed mixing with the essence of flowers becomes sanctified as fragrant scent. The blind mind even after beholding through the physical eyes, behaves like a creature living in darkness, i.e. man is spiritually blind though he beholds physically. In all the six seasons and twelve months, the same one sun operates but the owl does not see it. Remembrance and meditation nurture the offsprings of florican and tortoise and that Lord provides livelihood to the worms of the stones as well. Even then the creature (man) does not remember that Creator.

# ਪਉੜੀ ੧੯ (ਮਨਮੁਖ ਅੰਨ੍ਹੇ ਹਨ)

੍ਯੁਘੂ ਚਾਮਚਿੜਕ ਨੋ ਦੇਹੁੰ ਨ ਸੁਝੈ ਚਾਨਣ ਹੋਂਦੇ। ਰਾਤਿ ਅਨ੍ਹੇਰੀ ਦੇਖਦੇ ਬੋਲੁ ਕੁਬੋਲ ਅਬੋਲੁ ਖਲੋਂਦੇ। ਮਨਮੁਖ ਅੰਨ੍ਹੇ ਰਾਤਿ ਦਿਹੁੰ ਸੁਰਤਿ ਵਿਹੂਣੇ ਚਕੀ ਝੋਂਦੇ। ਅਉਗਣ ਚੁਣਿ ਚੁਣਿ ਛਡਿ ਗੁਣ ਪਰਹਰਿ ਹੀਰੇ ਫਟਕ ਪਰੋਂਦੇ। ਨਾਉ ਸੁਜਾਖੇ ਅੰਨ੍ਹਿਆਂ ਮਾਇਆ ਮਦ ਮਤਵਾਲੇਰੋਂਦੇ। ਕਾਮ ਕਰੋਧ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚਿ ਚਾਰੇ ਪਲੇ ਭਰਿ ਭਰਿ ਧੋਂਦੇ। ਪਥਰ ਪਾਪ ਨ ਛੁਟਹਿ ਢੋਂਦੇ॥੧੯॥

#### Pauri 19 (Manmukh annhe han)

Ghughū chāmachiṇak no dehun na sujhai chānan honde.
Rāti anherī dekhade bolu kubol abolu khalonde.
Manmukh annhe rāti dihun surati vihūne chakī jhonde.
Augun chuni chuni chhadi gun parahar hīre phaṭak paronde.
Nāu sujākhe annhiān māiā mad matavāle ronde.
Kām karodh virodh vichi chāre pale bhari bhari dhonde.
Pathar pāp na chhuṭahi dhonde.

## Pauri 19 (Manmukhs, the mind-oriented, are blind)

Nothing can be seen by bat and owl in the day light. They see only in the dark night. They keep silent but as and when they speak their sound is evil. Manmukhs also remain blind day and night and being devoid of consciousness go on operating the quern of discord. They pick up demerits and leave out merits; they reject the diamond and prepare the string of stones. These blind ones are called sujāns, the learned and intelligent ones. Inebrigated with the pride of their wealth they wail and weep. Engrossed in lust, anger and antagonism they wash the four corners of their stained sheet. They never get liberated from carrying the load of their stony sins.

ਪਉੜੀ 20 (ਮਨਮੁਖ ਗੁਣ ਕੀਤਿਆਂ, ਅਵਗੁਣ ਕਰਦਾ ਹੈ) ਥਲਾਂ ਅੰਦਰਿ ਅਕੁ ਉਗਵਨਿ ਵੁਠੇ ਮੀਂਹ ਪਵੈ ਮੁਹਿ ਮੋਆ। ਪਤਿ ਟੁਟੈ ਦੁਧੁ ਵਹਿ ਚਲੈ ਪੀਤੈ ਕਾਲਕੂਟੁ ਓਹੁ ਹੋਆ। ਅਕਹੁੰ ਫਲ ਹੋਇ ਖਖੜੀ ਨਿਹਫਲੂ ਸੋ ਫਲੁ ਅਕਤਿਡੂ ਭੋਆ। ਵਿਹੁੰ ਨਸੈ ਅਕ ਦੁਧ ਤੇ ਸਪੁ ਖਾਧਾ ਖਾਇ ਅਕ ਨਰੋਆ। ਸੋ ਅਕ ਚਰਿ ਕੈ ਬਕਰੀ ਦੇਇ ਦੁਧੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਮੋਹਿ ਚੋਆ। ਸਪੈ ਦੁਧੁ ਪੀਆਲੀਐ ਵਿਸੁ ਉਗਾਲੈ ਪਾਸਿ ਖੜੋਆ। ਗੁਣ ਕੀਤੇ ਅਵਗੁਣੁ ਕਰਿ ਢੋਆ॥੨੦॥

## Pauri 20 (Manmukh gun kitiān avagun karadā hai)

Thalān andari aku ugavani vuthe mīnh pavai muhi moā.
Pati tutai dudhu vahi chalai pītai kālakūtu ohu hoā.
Akahun phal hoi khakharī nihaphalu so phalu akatidu bhoā.
Vihun nasai ak dudh te sapu khādhā khāi ak naroā.
So ak chari kai bakarī dei dudhu amrit mohi choā.
Sapai dudhu pīālīai visu ugālai pāsi kharoā.
Guņ kīte avaguņu kari dhoā.

## Pauri 20 (Manmukh returns evil for good done to him)

Akk plant grows in sandy regions and during rain it falls on its face. Milk oozes out of it when its leaf is plucked but it turns out to be poison when drunk. The pod is a useless fruit of akk liked only by grasshoppers. The poison gets diluted by akk-milk and (sometimes) a person bitten by sanke gets cured of its poison. When a goat grazes the same akk, it yeilds nectar-like drinkable milk. Milk given to snake is belched out by it instantly in the form of poison. The wicked person returns evil for good done to him.

ਪਉੜੀ ੨੧ (ਨਿਗੁਰਾ ਮਨਮੁਖ ਵਸ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਆ ਸਕਦਾ) ਕੁਹੈ ਕਸਾਈ ਬਕਰੀ ਲਾਇ ਲੂਣ ਸੀਖ ਮਾਸੁ ਪਰੋਆ। ਹਸਿ ਹਸਿ ਬੋਲੇ ਕੁਹੀਂਦੀ ਖਾਧੇ ਅਕਿ ਹਾਲੁ ਇਹੁ ਹੋਆ। ਮਾਸ ਖਾਨਿ ਗਲਿ ਛੁਰੀਦੇ ਹਾਲੁ ਤਿਨਾੜਾ ਕਉਣੁ ਅਲੋਆ। ਜੀਭੈ ਹੰਦਾ ਫੋੜਿਆ ਖਉ ਦੰਦਾਂ ਮੁਹੁ ਭੰਨਿ ਵਿਗੋਆ। ਪਰ ਤਨ ਪਰ ਧਨ ਨਿੰਦ ਕਰਿ ਹੋਇ ਦੁਜੀਭਾ ਬਿਸੀਆ ਭੋਆ। ਵਸਿ ਆਵੈ ਗੁਰੁਮੰਤ ਸਪੁ ਨਿਗੁਰਾ ਮਨਮੁਖੁ ਸੁਣੈ ਨ ਸੋਆ। ਵੇਖਿਨ ਚਲੈ ਅਗੈ ਟੋਆ॥੨੧॥

### Pauri 21 (Nigurā manmukh vas vich nahiň ā sakadā)

Kuhai kasāi bakarī lāi lūņ sikh māsu paroā.
Hasi hasi bole kuhindī khādhe aki hālu ihu hoā.
Mās khāni gali chhurī de hālu tināṇā kauņu aloā.
Jibhai handā pheṇiā khau dandān muhu bhanni vigoā.
Par tan par dhan nind kari hoi dujibhā bisiāru bhoā.
Vasi āvai gurumant sapu nigurā manmukhu suṇai na soā.
Vekhi na chalai agai ṭoā.

## Pauri 21 (Man having no Guru is uncontrollable)

The butcher slaughters goat and its meats is salted and strung on a skewer. Laughingly, the goat says while being killed that I have come to this condition only for grazing leaves of akk plant. But what will be the plight of those who cutting the throat with knife eat flesh (of animal). The perverted taste of the tongue is harmful for the teeth and damages the mouth. The enjoyer of other's wealth, body and slander becomes a poisonous amphisbaena. This snake is controlled by the mantra of the Guru but manmukh, devoid of Guru, never listens to the glory of such mantra. While moving ahead, he never beholds the pit before him.

# ਪਉੜੀ ੨੨ (ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਖੋਟਾ ਦਾਉ ਹੈ)

ਆਪਿ ਨ ਵੰਞੈ ਸਾਹੁਰੈ ਲੋਕਾ ਮਤੀ ਦੇ ਸਮਝਾਏ। ਚਾਨਣੂ ਘਰਿ ਵਿਚਿ ਦੀਵਿਅਹੁ ਹੇਠ ਅੰਨੇਰੁ ਨ ਸਕੈ ਮਿਟਾਏ। ਹਥੁ ਦੀਵਾ ਫੜ ਆਖੁੜੈ ਹੁਇ ਚਕਚਉਧੀ ਪੈਰੁ ਥਿੜਾਏ। ਹਥ ਕੰਙਣੁ ਲੈ ਆਰਸੀ ਅਉਖਾ ਹੋਵੈ ਦੇਖਿ ਦਿਖਾਏ। ਦੀਵਾ ਇਕਤੂ ਹਥੁ ਲੈ ਆਰਸੀ ਦੂਜੈ ਹਥਿ ਫੜਾਏ। ਹੁੰਦੇ ਦੀਵੈ ਆਰਸੀ ਆਖੁੜਿ ਟੋਏ ਪਾਉਦਾ ਜਾਏ। ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਕੁਦਾਏ ਹਰਾਏ॥੨੨॥

#### Pauri 22 (Dūjā bhāu khoṭa dāu hai)

Āpi na vaññai sāhurai lokā matī de samajhāe.
Chānaņu ghari vichi dīviahu heţi anneru na sakai miţāe.
Hathu dīvā phari ākhurai hui chakachaudhī pair thirāe.
Hath kannaņu lai ārasī aukhā hovai dekhi dikhāe.
Dīvā ikatū hathu lai ārasī dūjai hathi pharāe.
Hunde dīve ārasī ākhuri ţoe pāundā jāe.
Dūjā bhāu kudāe harāe.

## Pauri 22 (The sense of duality is a wrong bet)

The wicked girl herself does not go to her father-in-law's house but teaches others how to behave at in-laws' house. Lamp can enlighten the house but it cannot dispel the darkness underneath itself. The man walking with lamp in hand stumbles because he is dazzled by its flame. He who tries to see the reflection of his bracelet in a ārasī, mirror worn on the thumb of the same hand can hardly see it or show it to other. Now if he catches hold of a mirror in one hand and lamp in the other even then he would stumble into a pit. Double-mindedness is an evil stake which ultimately causes defeat.

# ਪਉੜੀ ੨੩ (ਮਨਮੁਖ ਅਕ੍ਰਿਤਘਣ ਹੈ)

ਅਮਿਅ ਸਰੋਵਰਿ ਮਰੈ ਡੁਬਿ ਤਰੈ ਨ ਮਨਤਾਰੂ ਸੁ ਅਵਾਈ। ਪਾਰਸੁ ਪਰਸਿ ਨ ਪਥਰਹੁ ਕੰਚਨੁ ਹੋਇ ਨ ਅਘੜੁ ਘੜਾਈ। ਬਿਸੀਅਰੁ ਵਿਸੁ ਨ ਪਰਹਰੈ ਅਠ ਪਹਰ ਚੰਨਣਿ ਲਪਟਾਈ। ਸੰਖ ਸਮੁੰਦਹੁੰ ਸਖਣਾ ਰੋਵੈ ਧਾਹਾਂ ਮਾਰਿ ਸੁਣਾਈ। ਘੁਘੂ ਸੁਝੁ ਨ ਸੁਝਈ ਸੂਰਜੁ ਜੋਤਿ ਨ ਲੁਕੈ ਲੁਕਾਈ। ਮਨਮੁਖ ਵਡਾ ਅਕ੍ਰਿਤਘਣੁ ਦੂਜੈ ਭਾਇ ਸੁਆਇ ਲੁਭਾਈ। ਸਿਰਜਨਹਾਰ ਨ ਚਿਤਿ ਵਸਾਈ॥੨੩॥

#### Pauri 23 (Manmukh akritaghan hai)

Amia sarovari marai dubi tarai na manatārū su avāi. Pārasu parasi na patharahu kañchanu hoi na aghaņu ghaņāī. Bisīaru visu na paraharai ath pahar channaņi lapatāī. Sankh samundahun sakhaņā rovai dhāhān māri suņāī. Ghughū sujhu na sujhaī sūraj joti na lukai lukāī. Manmukh vadā akritaghaņu dūjai bhāi suāi lubhāī. Sirajanahār na chiti vasāī.

## Paurī 23 (Manmukh is ungrateful)

A headstrong non swimmer would drown and die even in the tank of nectar. Touching the philosopher's stone another stone does not transform into gold nor can it be chiselled into an ornament. Snake does not shed its poison though it may remain entwined with sandalwood all the eight watches (day and night). In spite of living in the sea, the conch remains empty and hollow and cries bitterly (when blown). Owl beholds nothing while nothing is hidden in sunshine. *Manmukh*, the mind-oriented, is very ungrateful and always likes to enjoy the sense of otherness. He never cherishes that creator Lord in his heart.

# ਪਉੜੀ ੨੪ (ਨਿਗੁਰਾ ਪ੍ਰਾਣੀ ਸਭ ਤੋਂ ਬੁਰਾ)

ਮਾ ਗਭਣਿ ਜੀਅ ਜਾਣਦੀ ਪੁਤੁ ਸਪੁਤੁ ਹੋਵੈ ਸੁਖਦਾਈ। ਕੁਪੁਤਹੁੰ ਧੀ ਚੰਗੇਰੜੀ ਪਰ ਘਰ ਜਾਇ ਵਸਾਇ ਨ ਆਈ। ਧੀਅਹੁ ਸਪ ਸਕਾਰਥਾ ਜਾਉ ਜਣੇਂਦੀ ਜਣਿ ਜਣਿ ਖਾਈ। ਮਾਂ ਡਾਇਣ ਧੰਨੁ ਧੰਨੁ ਹੈ ਕਪਟੀ ਪੁਤੈ ਖਾਇ ਅਘਾਈ। ਬਾਮ੍ਹਣ ਗਾਈਖਾਇ ਸਪੁ ਫੜਿ ਗੁਰ ਮੰਤ੍ਰ ਪਵਾਇ ਪਿੜਾਈ। ਨਿਗੁਰੇ ਤੁਲਿ ਨ ਹੋਰੁ ਕੋ ਸਿਰਜਣਹਾਰੈ ਸਿਰਠਿ ਉਪਾਈ। ਮਾਤਾਪਿਤਾ ਨ ਗੁਰੂ ਸਰਣਾਈ॥੨੪॥

#### Pauri 24 (Nigurā prāņi sabh ton burā)

Mān gabhaṇi jia jāṇadī putu saputu hovai sukhadāi. Kuputuhun dhi changeraṇi par ghar jāi vasāi na āi. Dhīahun sap sakārathā jāu jaṇendī jaṇi jaṇi khāi. Mān ḍāiṇ dhannu dhannu hai kapaṭi putai khāi aghāi. Bāmhaṇ gāi khāi sapu phaṇi gur mantr pavāi piṇāi. Nigure tuli na horu ko sirajaṇahārai siraṭhi upāi. Mātā pitā na guru saraṇāi.

## Pauri 24 (Man without Guru is the worst)

A pregnant mother feels that a comfort giving worthy son will be born by her. Better is a daughter than an unworthy son, she atleast would set up another's home and would not come back (to put her mother to trouble). Than wicked daughter, a female snake is better who eats its progeny at its birth (so that more snakes will not be there to put others to harm). Than female snake a witch is better who feels satiated after eating her treacherous son. Even a snake, the biter of brahmins and cows, listening to the mantra of the Guru would quietly sit in a basket. But none is comparable (in wickedness) to a Guruless man in the whole universe created by the Creator. He never comes to the shelter of his parents or of the Guru.

# ਪਉੜੀ ੨੫ (ਨਿਗੁਰਾ ਸਭ ਤੋਂ ਬੁਰਾ ਹੈ)

ਨਿਗੁਰੇ ਲਖ ਨ ਤੁਲ ਤਿਸ ਨਿਗੁਰੇ ਸਤਿਗੁਰ ਸਰਣਿ ਨ ਆਏ।
ਜੋ ਗੁਰ ਗੋਪੈ ਆਪਣਾ ਤਿਸੁ ਡਿਠੇ ਨਿਗੁਰੇ ਸਰਮਾਏ।
ਸੀਂਹ ਸਉਹਾਂ ਜਾਣਾ ਭਲਾ ਨਾ ਤਿਸੁ ਬੇਮੁਖ ਸਉਹਾਂ ਜਾਏ।
ਸਤਿਗੁਰੁ ਤੇ ਜੋ ਮੁਹੁ ਫਿਰੈ ਤਿਸੁ ਮੁਹਿ ਲਗਣੁ ਵਡੀ ਬੁਲਾਏ।
ਜੇ ਤਿਸੁ ਮਾਰੈ ਧਰਮ ਹੈ ਮਾਰਿ ਨ ਹੰਘੈ ਆਪੁ ਹਟਾਏ।
ਸੁਆਮਿ ਧ੍ਰੋਹੀ ਅਕਿਰਤਘਣੁ ਬਾਮਣ ਗਊ ਵਿਸਾਹਿ ਮਰਾਏ।
ਬੇਮੁਖ ਲੂੰਅ ਨ ਤੁਲ ਤੁਲਾਇ॥੨੫॥

#### Pauri 25 (Nigurā sabh ton burā hai)

Nigure lakh na tul tis nigure satigur saran na āe.
Jo gur gopai āpaṇā tisu dithe nigure saramāe.
Sīnh sauhān jāṇā bhalā nā tisu bemukh sauhān jāe.
Satiguru te jo muhu phirai tisu muhi lagaṇu vaḍī bulāe.
Je tisu mārai dharam hai māri na hanghai āpu haṭāe.
Suāmi dhrohī akirataghaṇu bāmaṇ gaū visāhi marāe.
Bemukh lūna na tuli tulāe.

## Pauri 25 (Man without Guru is the worst)

He who comes not in the shelter of the Lord God is incomparable even with millions of persons without Guru. Even the Guruless people feel shy of seeing the man who talks ill of his Guru. It is better to face a lion than to meet that renegade man. To deal with a person who turns away from the true Guru is to invite disaster. To kill such a person is a righteous act. If that cannot be done then one should oneself move away. Ungrateful person betrays his master and treacherously kills brahmins and cows. Such renegade is not equal in value to one trichome.

# ਪਉੜੀ ੨੬ (ਜੁਆਰੀਏ ਦਾ ਜਨਮ ਹਾਰਨਾ)

ਮਾਣਸ ਦੇਹਿ ਦੁਲੰਭੁ ਹੈ ਜੁਗਹ ਜੁਗੰਤਰਿ ਆਵੈ ਵਾਰੀ। ਉਤਮੁ ਜਨਮੁ ਦੁਲੰਭੁ ਹੈ ਇਕ ਵਾਕੀ ਕੋੜਮਾ ਵੀਚਾਰੀ। ਦੇਹਿ ਅਰੋਗ ਦੁਲੰਭੁ ਹੈ ਭਾਗਠੁ ਮਾਤ ਪਿਤਾ ਹਿਤਕਾਰੀ। ਸਾਧੂ ਸੰਗਿ ਦੁਲੰਭੁ ਹੈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਭਗਤਿ ਪਿਆਰੀ। ਫਾਥਾ ਮਾਇਆ ਮਹਾਂ ਜਾਲਿ ਪੰਜਿ ਦੂਤ ਜਮਕਾਲੂ ਸੁ ਭਾਰੀ। ਜਿਉ ਕਰਿ ਸਹਾ ਵਹੀਰ ਵਿਚਿ ਪਰ ਹਥਿ ਪਾਸਾ ਪਉਛਕਿ ਸਾਰੀ। ਦੂਜੈ ਭਾਇ ਕੁਦਾਇਅੜਿ ਜਮ ਜੰਦਾਰੁ ਸਾਰ ਸਿਰਿ ਮਾਰੀ। ਆਵੈ ਜਾਇ ਭਵਾਈਐ ਭਵਜਲੁ ਅੰਦਰਿ ਹੋਇ ਖੁਆਰੀ। ਹਾਰੈ ਜਨਮੁ ਅਮੋਲ ਜੁਆਰੀ॥੨੬॥

#### Pauri 26 (Juārie dā janam hāranā)

Māṇas dehi dulambhu hai jugah jugantari āvai vārī.
Utamu janamu dulambhu hai ik vākī koṇamā vīchārī.
Dehi arog dulambhu hai bhāgathu māt pitā hitakārī.
Sādhū saṅgi dulambhu hai gurmukhi sukh phalu bhagati piārī.
Phāthā māiā mahāṅ jāli pañji dūt jamakālu su bhārī.
Jiu kari sahā vahīr vichi par hathi pāsā pauchhaki sārī.
Dūjai bhāi kudāiaṇi jam jandāru sār siri mārī.
Āvai jāi bhavāīai bhavajal andari hoi khuārī.
Hārai janamu amolu juārī.

## Pauri 26 (Wasting the life by the gambler)

After many ages comes the turn of assuming the human body. It is a rare boon to be born in a family of truthful and intelligent people. Almost rare to be healthy and to have beneficent and fortunate parents who can take care of the well-being of the child. Also rare is the holy congregation and loving devotion, the pleasure fruit of gurmukhs. But the Jiv, caught in the web of five evil propensities bears the heavy punishment of Yama, the god of death. The state of Jiv becomes the same as that of a hare caught in a crowd. The dice being in other's hand the whole game goes topsyturvy. The mace of Yama falls on the head of a Jiv who gambles about in duality. Such a creature entangled in the cycle of the transmigration goes on suffering disgrace in the world-ocean. Like a gambler he loses and wastes his precious life.

ਪਉੜੀ ੨੭ (ਚਉਪੜ ਦੀ ਖੇਲ ਵਾਂਗੂੰ ਗੁਰਮੁਖ ਪੁਗਦੇ ਹਨ)
ਇਹ ਜਗੁ ਚਉਪੜਿ ਖੇਲੁ ਹੈ ਆਵਾ ਗਉਣ ਭਉਜਲ ਸੈਂਸਾਰੇ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਜੋੜਾ ਸਾਧਸੰਗਿ ਪੂਰਾ ਸਤਿਗੁਰ ਪਾਰਿ ਉਤਾਰੇ।
ਲਗਿ ਜਾਇ ਸੋ ਪੁਗਿ ਜਾਇ ਗੁਰ ਪਰਸਾਦੀ ਪੰਜਿ ਨਿਵਾਰੇ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਹਜਿ ਸੁਭਾਉ ਹੈ ਆਪਹੁੰ ਬੁਰਾ ਨ ਕਿਸੈ ਵਿਚਾਰੇ।
ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਸਾਵਧਾਨ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥ ਚਲੈ ਪਗੁ ਧਾਰੇ।
ਲੋਕ ਵੇਦ ਗੁਰੁ ਗਿਆਨ ਮਤਿ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਪਿਆਰੇ।
ਨਿਜ ਘਰਿ ਜਾਇ ਵਸੈ ਗੁਰੁ ਦੁਆਰੇ॥੨੭॥

# Paurī 27 (Chaupar dī khel vāṅgū gurmukh pugade han)

Ihu jagu chaupaṇi khelu hai āvāgauṇ bhaujal sainsāre.
Gurmukhi joṇā sādh sangi pūrā satigur pāri utāre.
Lagi jāi so pugi jāi gur parasādī pañji nivāre.
Gurmukhi sahaji subhāu hai āpahun burā na kisai vichāre.
Sabad surati liv sāvadhān gurmukhi panth chalai pagu dhāre.
Lok ved guru giān mati bhāi bhagati guru sikh piāre.
Nij ghari jāi vasai guru duāre.

## Pauri 27 (Gurmukhs win as in a game of oblong dice)

This world is a game of oblong dice and the creatures go on moving in and out of the world-ocean. Gurmukhs join the association of the holy men and from there the perfect Guru (God) takes them across. He who devotes his self to the Guru, becomes acceptable and the Guru dispels away his five evil propensities. The gurmukh remains in a state of spiritual calm and he never thinks ill of anybody. Attuning consciousness with the Word, the gurmukhs alertly move with firm feet on the path of the Guru. Those Sikhs, dear to the Lord Guru, behave in accordance with morality, religious scriptures and the wisdom of the Guru. Through the means of the Guru, they stabilize in their own self.

# ਪਉੜੀ ੨੮ (ਅੰਨ੍ਹਾਂ ਆਗੂ ਜੇ ਥੀਐ)

ਵਾਸ ਸੁਗੰਧਿ ਨ ਹੋਵਈ ਚਰਣੋਦਕ ਬਾਵਨ ਬੋਹਾਏ। ਕਚਹੁ ਕੰਚਨ ਨ ਥੀਐ ਕਚਹੁੰ ਕੰਚਨ ਪਾਰਸ ਲਾਏ। ਨਿਫਲੂ ਸਿੰਮਲੂ ਜਾਣੀਐ ਅਫਲੂ ਸਫਲੂ ਕਰਿ ਸਭ ਫਲੂ ਪਾਏ। ਕਾਉਂ ਨ ਹੋਵਨਿ ਉਜਲੇ ਕਾਲੀ ਹੂੰ ਧਉਲੇ ਸਿਰਿ ਆਏ। ਕਾਗਹੁ ਹੰਸ ਹੁਇ ਪਰਮ ਹੰਸੂ ਨਿਰਮੋਲਕੁ ਮੋਤੀ ਚੁਣਿ ਖਾਏ। ਪਸੂ ਪਰੇਤਹੁੰ ਦੇਵ ਕਰਿ ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰੂ ਸਬਦਿ ਕਮਾਏ। ਤਿਸ ਗੁਰੂ ਸਾਰ ਨ ਜਾਤੀਆ ਦੁਰਮਤਿ ਦੂਜਾ ਭਾਇ ਸਭਾਏ। ਅੰਨਾ ਆਗੂ ਸਾਥੂ ਮੁਹਾਏ॥੨੮॥

#### Pauri 28 (Annhān āgu je thiai)

Vās sugandhi na hovai charaņodak bāvan bohāe.
Kachahu kañchan na thiai kachahu kañchan pāras lāe.
Nihaphalu simmalu jāṇiai aphalu saphalu kari sabh phalu pāe.
Kāun na hovani ujale kāli hūn dhaule siri āe.
Kāgahu hans hui param hansu niramolaku moti chuṇi khāe.
Pasū paretahun dev kari sādh saṅgati gur sabadi kamāe.
Tis guru sār na jatiā durmati dūjā bhāi sabhāe.
Annā āgū sāth muhāe.

## Pauri 28 (If a blind becomes a leader)

Bamboo does not become fragrant but by the wash of Guru's feet, this also becomes possible. Glass does not become gold but with the impact of philosopher's stone in the form of Guru, glass also transforms into gold. Silk-cotton tree is supposed to be fruitless but that too (by the grace of Guru) becomes fruitful and gives all sorts of fruits. However, manmukhs like crows never change into white from black even if their black hair become white i.e. they never leave their nature even in old age. But (by the grace of the Guru) the crow changes into swan and picks up invaluable pearls to eat. The holy congregation transforming beasts and ghosts into gods, causes them to realize the word of the Guru. Those wicked ones who are engrossed in the sense of duality have not known the glory of the Guru. If the leader is blind, his companions are bound to be robbed of their belongings.

# ਪਉੜੀ ੨੯ (ਨਿੰਮ੍ਤਾ ਦਾ ਉੱਤਮ ਉਪਦੇਸ਼)

ਮੈ ਜੇਹਾ ਨ ਅਕਿਰਤਿਘਣੁ ਹੈ ਭਿ ਨ ਹੋਆ ਹੋਵਣਿਹਾਰਾ। ਮੈ ਜੇਹਾ ਨ ਹਰਾਮਖੋਰੁ ਹੋਰੁ ਨ ਕੋਈ ਅਵਗੁਣਿਆਰਾ। ਮੈ ਜੇਹਾ ਨਿੰਦਕੁ ਨ ਕੋਇ ਗੁਰੁ ਨਿੰਦਾ ਸਿਰਿ ਬਜਰੁ ਭਾਰਾ। ਮੈ ਜੇਹਾ ਬੇਮੁਖੁ ਨ ਕੋਇ ਸਤਿਗੁਰੁ ਤੇ ਬੇਮੁਖ ਹਤਿਆਰਾ। ਮੈ ਜੇਹਾ ਕੋ ਦੁਸਟ ਨਾਹਿ ਨਿਰਵੈਰੈ ਸਿਉ ਵੈਰ ਵਿਕਾਰਾ। ਮੈ ਜੇਹਾ ਨ ਵਿਸਾਹੁ ਪ੍ਰੋਹੁ ਸਗਲ ਸਮਾਧੀ ਮੀਨ ਅਹਾਰਾ। ਬਜਰੁ ਲੇਪੁ ਨ ਉਤਰੈ ਪਿੰਡੁ ਅਪਰਚੇ ਅਉਚਰਿ ਚਾਰਾ। ਮੈ ਜੇਹਾ ਨ ਦੁਬਾਜਰਾ ਤਜਿ ਗੁਰਮਤਿ ਦੁਰਮਤਿ ਹਿਤਕਾਰਾ। ਨਾਉ ਮੁਰੀਦ ਨ ਸਬਦਿ ਵੀਚਾਰਾ॥੨੯॥

#### Paurī 29 (Nimmratā dā uttam upades)

Mai jehā na akiratighaņu hai bhi na hoā hovaņihārā. Mai jehā na harāmakhoru horu na koi avaguņiārā. Mai jehā nindaku na koi guru nindā siri bajaru bhārā. Mai jehā bemukhu na koi satiguru te bemukh hatiārā. Mai jehā ko dusaṭ nāhi niravairai siu vair vikārā. Mai jehā na visāhu dhrohu sagal samadhī mīn ahārā. Bajaru lepu na utarai piņḍu aparache auchari chārā. Mai jehā na dubājarā taji gurmati durmati hitakārā. Nāu murīd na sabadi vīchārā.

## Pauri 29 (Humility the best teaching)

Neither there is, nor there will be an ungrateful person like me. None is there subsisting on evil means and a wicked person like me. No slanderer is there like me carrying on his head the heavy stone of the slander of the Guru. No one is a savage apostate like me turning away from the Guru. None other is an evil person like me who has enmity with persons having no hostility. No treacherous person equals me whose trance is like crane's who picks up fish for food. My body, ignorant of Lord's name, eats inedibles and the layer of stony sins on it cannot be taken off. No bastard is like me who repudiating the wisdom of the Guru has deep attachment with wickedness. Though my name is disciple, I have never reflected upon the Word (of the Guru).

# ਪਉੜੀ ੩੦ (ਨਿੰਮ੍ਤਾ ਦਾ ਉੱਤਮ ਉਪਦੇਸ਼)

ਬੇਮੁਖ ਹੋਵਨਿ ਬੇਮੁਖਾਂ ਮੈਂ ਜੇਹੇ ਬੇਮੁਖਿ ਮੁਖਿ ਡਿਠੇ। ਬਜਰ ਪਾਪਾਂ ਬਜਰ ਪਾਪ ਮੈਂ ਜੇਹੇ ਕਰਿ ਵੈਰੀ ਇਠੇ। ਕਰਿ ਕਰਿ ਸਿਠਾਂ-ਬੇਮੁਖਾਂ ਆਪਹੁੰ ਬੁਰੇ ਜਾਨਿ ਕੈ ਸਿਠੇ। ਲਿਖ ਨ ਸਕਨਿ ਚਿਤ੍ਰ ਗੁਪਤਿ ਸਤ ਸਮੁੰਦ ੲਮਾਵਨਿ ਚਿਠੇ। ਚਿਠੀ ਹੂੰ ਤੁਮਾਰ ਲਿਖਿ ਲਖ ਲਖ ਇਕਦੂੰ ਇਕ ਦੁਧਿਠੇ। ਕਰਿ ਕਰਿ ਸਾਂਗ ਹੁਰੇਹਿਆਂ ਹੁਇ ਮਸਕਰਾ ਸਭ ਸਭਿ ਰਿਠੇ। ਮੈਥਹੁ ਬੁਰਾ ਨ ਕੋਇ ਸਰਿਠੇ॥੩੦॥

#### Pauri 30 (Nimmratā dā uttam upades)

Bemukh hovani bemukhān mai jehe bemukhi mukhi dithe. Bajar pāpān bajar pāp mai jehe kari vairī ithe. Kari kari siṭhān bemukhān āpahun bure jāni kai siṭhe. Likh na sakani chitr gupati sat samund imāvani chiṭhe. Chiṭhī hun tumār likhi lakh lakh ikadūn ik dudhiṭhe. Kari kari sang hurehiān hui masakarā sabh sabhi riṭhe. Maithahu burā na koi sariṭhe.

## Pauri 30 (Humility, the best teaching)

Seeing the face of an apostate like me, the apostates become more deep rooted apostates. The worst sins have become my beloved ideals. Considering them apostates I taunted them (though I am worse than them). The story of my sins cannot be written even by Yama's scribes because the record of my sins would fill the seven seas. My stories would get multiplied further into lacs each one doubly shameful than the other. So much I have mimed others so often that all buffoons feel ashamed before me. None is worse than me in the whole creation.

# ਪਉੜੀ ੩੧ (ਗੁਰੂ-ਦਰਗਾਹ ਦਾ ਕੁੱਤਾ)

ਲੈਲੇ ਦੀ ਦਰਗਾਹ ਦਾ ਕੁਤਾ ਮਜਨੂੰ ਦੇਖਿ ਲੁਭਾਣਾ। ਕੁਤੇ ਦੀ ਪੈਰੀ ਪਵੈ ਹੜਿ ਹੜਿ ਹਸੈ ਲੋਕ ਵਿਡਾਣਾ। ਮੀਰਾਸੀ ਮੀਰਾਸੀਆਂ ਨਾਮ ਧਰੀਕੁ ਮੁਰੀਦੁ ਬਿਬਾਣਾ। ਕੁਤਾ ਡੂਮ ਵਖਾਣੀਐ ਕੁਤਾ ਵਿਚਿ ਕੁਤਿਆਂ ਨਿਮਾਣਾ। ਗੁਰਸਿਖ ਆਸਕੁ ਸਬਦ ਦੇ ਕੁਤੇ ਦਾ ਪੜਕੁਤਾ ਭਾਣਾ। ਕਟਣੁ ਚਟਣੂ ਕੁਤਿਆਂ ਮੋਹੁ ਨ ਧੋਹੁ ਧ੍ਰਿਗਸਟੁ ਕਮਾਣਾ। ਅਵਗੁਣਿਆਰੇ ਗੁਣੁ ਕਰਨਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਕੁਰਬਾਣਾ। ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਣੂ ਬਿਰਦੁ ਵਖਾਣਾ॥੩੧॥੩੭॥ ਸੈਂਤੀ॥

#### Paurī 31 (Gurū - daragāh dā kutā)

Laile dī daragāh dā kutā majanūn dekhi lubhāṇā.
Kute dī pairī pavai haṇi haṇi hasai lok viḍāṇā.
Mirāsī mirāsīān nām dhariku murīdu bibāṇā.
Kutā dūm vakhāṇīai kutā vichi kutiān nimāṇā.
Gursikh āsaku sabad de kute dā paṇakutā bhāṇā.
Kaṭaṇu chaṭaṇu kutian mohu na dhohu dhrigasaṭu kamāṇā.
Avaguṇiāre guṇu karaṇi gurmukhi sādh saṅgati kurabāṇā.
Patit udhāraṇu biradu vakhāṇā.

## Pauri 31 (A dog of the Guru's court)

Beholding the dog of Lailā's house, Majanū was charmed. He fell at the feet of dog seeing which people laughed roaringly. Out of (Muslim) bards one bard became disciple of Bābā (Nānak). His companions called him a dogbard, even among dogs a lowly one. The Sikhs of the Guru who were suitors of the Word (the Brhm) took a fancy to that so-called dog of dogs. Biting and licking is the nature of dogs but they have no infatuation, treachery or cursedness. The gurmukhs are sacrifice unto the holy congregation because it is benevolent even to the evil and wicked persons. Holy congregation is known for its reputation as uplifter of the fallen ones.

# ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਗੁਰ-ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਵਰਣਨ

ਪਉੜੀ ੧ (ਵਿਕਾਰ ਗੁਰਸਿੱਖ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਪੋਂਹਦੇ) ਕਾਮ ਲਖ ਕਰਿ ਕਾਮਨਾ ਬਹੁ ਰੂਪੀ ਸੋਹੈ। ਲਖ ਕਰੋਧ ਕਰੋਧ ਕਰਿ ਦੁਸਮਨ ਹੋਇ ਜੋਹੈ। ਲਖ ਲੋਭ ਲਖ ਲਖਮੀ ਹੋਇ ਧੋਹਣ ਧੋਹੈ। ਮਾਇਆ ਮੋਹਿ ਕਰੋੜ ਮਿਲਿ ਹੋ ਬਹੁ ਰੁਣ ਸੋਹੈ। ਅਸੁਰ ਸੰਘਾਰਿ ਹੰਕਾਰ ਲਖ ਹਉਮੈ ਕਰਿ ਛੋਹੈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗਰ ਸਿਖ ਸਣਿ ਗਰ ਸਿਖ ਨ ਪੋਹੈ॥੧॥

## 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Pauri 1 (Vikār gursikh nūn nahīn pohande)

Kām lakh kari kāmanā bahu rūpī sohai.
Lakh karodh karodh kari dusamani hoi johai.
Lakh lobh lakh lakhamī hoi dhohan dhohai.
Māiā mohi karor mili ho bahu gun sohai.
Asur sanghāri hankār lakh haumai kari chhohai.
Sādh sangati guru sikh suni guru sikh na pohai.

# One Oankār, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor

## Pauri 1 (Evil propensities do not touch the Sikh of the Guru)

Passionate urges in the form of lacs of desires may appear in many forms. Lacs of enemies may stare in anger; temptations in lacs and lacs of mammons may inveigle and deceive; maya and infatuation pretending to be virtuous may in crores of ways adorne(the world); and ego, full of pride for having killed lacs of demons, may touch a *gursikh*; but to the Sikh of the Guru, who listens to the teachings of the Guru in the holy congregation, they all cannot affect the least.

ਪਉੜੀ ੨ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਨੂੰ ਕਾਮ ਨਹੀਂ ਪੋਂਹਦਾ)
ਲਖ ਕਾਮਣਿ ਲਖ ਕਾਵਰੂ ਲਖ ਕਾਮਣਿਆਰੀ।
ਸਿੰਗਲਦੀਪਹੁੰ ਪਦਮਣੀ ਬਹੁ ਰੂਪਿ ਸੀਗਾਰੀ।
ਮੋਹਣੀਆਂ ਇੰਦ੍ਰਾ ਪੂਰੀ ਅਪਛਰਾ ਸੁਚਾਰੀ।
ਹੂਰਾਂ ਪਰੀਆਂ ਲਖ ਲਖ ਲਖ ਬਹਿਸਤ ਸਵਾਰੀ।
ਲਖ ਕਉਲਾਂ ਨਵ ਜੋਬਨੀ ਲਖ ਕਾਮ ਕਰਾਰੀ।
ਗੁਰਮੁਖਿਪੋਹਿਨ ਸਕਨੀ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਭਾਰੀ॥੨॥

Pauri 2 (Gursikh nün kām nahin pohandā)
Lakh kāmaṇi lakh kāvarū lakh kamaṇiāri.
Singal dipahun padamaṇi bahu rūpi sigāri.
Mohaṇiān Indrā puri apachharā suchāri.
Hūrān pariān lakh lakh lakh bahisat savāri.
Lakh kaulān nav jobani lakh kām karāri.
Gurmukhi pohi na sakani sādh sangati bhāri.

### Pauri 2 (Sexual urges do not touch the Sikh of the Guru)

Lacs of magician women of lacs of *kāmarūps* (a state in east India where women were supposed to be very beautiful); the best category of women (Padmini) of Sinhaldvip (modern Sri Lanka) adept in embellishments; chaste nymphs of Indralok (the abode of Indr, the Vedic god), houris of paradise and fairies in lacs; lacs of young girls adept in sexual arts also cannot touch the *gurmukh* who resides in the grand holy congregation.

ਪਉੜੀ ੩ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਹੰਕਾਰ ਦੀ ਮਾਰੋਂ ਪਰ੍ਹੇ ਹਨ)
ਲਖ ਦੁਰਯੋਜਨ ਕੰਸ ਲਖ ਲਖ ਦੈਤ ਲੜੰਦੇ।
ਲਖ ਰਾਵਣ ਕੁੰਭਕਰਣ ਲਖ ਲਖ ਰਾਕਸ ਮੰਦੇ।
ਪਰਸਰਾਮ ਲਖ ਸਹੰਸਬਾਹੁ ਕਰਿ ਖੁਦੀ ਖਹੰਦੇ।
ਹਰਨਾਕਸ ਬਹੁ ਹਰਣਾਕਸਾ ਨਰ ਸਿੰਘ ਬੁਕੰਦੇ।
ਲਖ ਕਰੋਧ ਵਿਰੋਧ ਲਖ ਲਖ ਵੈਰੁ ਕਰੰਦੇ।
ਗੁਰੂ ਸਿਖ ਪੋਹਿਨ ਸਕਈ ਸਾਧਸੰਗਿ ਮਿਲੰਦੇ॥੩॥

# Paurī 3 (Gursikh hankār di māron parhe han)

Lakh Durayodhan kans lakh lakh dait lanande.
Lakh Rāvan Kumbhakaran lakh lakh rākas mande.
Paras Rām lakh Sahansabāhu kari khudī khahande.
Haranākas bahu haranākasā Nar-singh bukande.
Lakh karodh virodh lakh lakh vairu karande.
Gurusikh pohi na sakaī sādh sangi milande.

# Pauri 3 (The Sikh of Guru is beyond the sway of ego)

Lacs of Duryodhan, Kans and lacs of demons may be there who keep fighting; lacs of Rāvaṇs, Kumbhakaraṇs and other evil demons there may be; lacs of Parśu Rāms and Sahsrbāhus may be wrangling in ego with one another; many may be there like Hiraṇyakaśipu and the roaring man-lion Narsinghs; lacs of angry people with lacs of antagonisms and lacs of enmities may be there. They all cannot put any harm to the Sikhs of the Guru who gather in the holy congregation.

## ਪਉੜੀ ੪ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਲੋਭ ਦੇ ਵਸ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ)

ਸੋਇਨਾ ਰੁਪਾ ਲਖ ਮਣਾ ਲਖ ਭਰੇ ਭੰਡਾਰਾ।
ਮੋਤੀ ਮਾਣਿਕ ਹੀਰਿਆਂ ਬਹੁ ਮੋਲ ਅਪਾਰਾ।
ਦੇਸ ਵੇਸ ਲਖ ਰਾਜ ਭਾਗ ਪਰਗਣੇ ਹਜਾਰਾ।
ਰਿਧੀ ਸਿਧੀ ਜੋਗ ਭੋਗ ਅਭਰਣ ਸੀਗਾਰਾ।
ਕਾਮਧੇਨੁ ਲਖ ਪਾਰਿਜਾਤਿ ਚਿੰਤਾਮਣਿ ਪਾਰਾ।
ਚਾਰ ਪਦਾਰਥ ਸਗਲ ਫਲ ਲਖ ਲੋਭ ਲੁਭਾਰਾ।
ਗੁਰ ਸਿਖ ਪੋਹ ਨ ਹੰਘਨੀ ਸਾਧਸੰਗਿ ਉਧਾਰਾ॥৪॥

### Pauri 4 (Gursikh lobh de vas nahin hundā)

Soinā rupā lakh maṇā lakh bhare bhaṇḍārā.
Motī maṇik hīriān bahu mol apārā.
Des ves lakh rāj bhāg paragaṇe hajārā.
Ridhī sidhī jog bhog abharaṇ sīgārā.
Kāmadhenu lakh pārijāti chintāmaṇi pārā.
Char padārath sagal phal lakh lobh lubhārā.
Gursikh poh na haṅghanī sādh saṅgi udhārā.

# Pauri 4 (The Sikh of the Guru does not fall a prey to greed)

Lacs of mounds of gold and rupees and lacs of filled up store houses; invaluable pearls, rubies and diamonds; lacs of kingdoms, countries and thousands of paraganas (districts); riddhis, siddhis (miraculous powers), renunciations, enjoyments, ornaments. embellishments; Kāmdhenus, the wishfulfilling cows, lacs of wishfulfilling trees (pārijāts) and fabulous gems; all the four ideals of life (dhrma, arth, Kām and moks); and lacs of attractive fruits and other temptations cannot even touch that Sikh of the Guru who has got liberated in the holy congregation.

## ਪਉੜੀ ਪ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਮੋਹ ਰਹਿਤ ਹੈ) ਪਿਉ ਪੁਤੁ ਮਾਵੜ ਧੀਅੜੀ ਹੋਇ ਭੈਣ ਭਿਰਾਵਾ। ਨਾਰਿ ਭਤਾਰੁ ਪਿਆਰ ਲਖ ਮਨ ਮੇਲਿ ਮਿਲਾਵਾ। ਸੁੰਦਰ ਮੰਦਰ ਚਿਤ੍ਰਸਾਲ ਬਾਗ ਫੁਲ ਸੁਹਾਵਾ। ਰਾਗ ਰੰਗ ਰਸ ਰੂਪ ਲਖ ਬਹੁ ਭੋਗ ਭੁਲਾਵਾ।

ਲਖ ਮਾਇਆ ਲਖ ਮੋਹਿ ਮਿਲਿ ਹੋਇ ਮੁਦਈ ਦਾਵਾ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਪੋਹਿ ਨ ਹੰਘਨੀ ਸਾਧਸੰਗੁ ਸੁਹਾਵਾ॥੫॥

### Pauri 5 (Gursikh moh rahit hai)

Piu putu māvar dhiari hoi bhain bhirāvā.
Nāri bhatāru piar lakh man meli milāvā.
Sundar mandar chitrasāl bāg phul suhāvā.
Rāg rang ras rūp lakh bahu bhog bhulāvā.
Lakh māiā lakh mohi mili hoi mudai dāvā.
Gurusikh pohi na hanghani sādh sangu suhāvā.

### Pauri 5 (Gursikh is devoid of infatuation)

Father, son, mother, daughter, sister, brother are there. Husband and wife love each other profusely with their hearts. Pleasure-giving beautiful palaces, art galleries, gardens and flowers are all delightful. Lacs of sounds, colours, flowers and forms delude people in enjoyments. Getting engrossed in millions types of infatuations people have manyfold claims (over each other). To the Sikhs of the Guru, adorning the holy congregation, even all these cannot affect in any way.

## ਪਉੜੀ ੬ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਖੁਦੀ ਤੋਂ ਖਾਲੀ ਹੈ)

ਵਰਨਾ ਵਰਨ ਨ ਭਾਵਨੀ ਕਰਿ ਖੁਦੀ ਖਹੰਦੇ। ਜੰਗਲ ਅੰਦਰਿ ਸੀਂਹ ਦੁਇ ਬਲਵੰਤਿ ਬੁਕੰਦੇ। ਹਾਥੀ ਹਥਿਆਈ ਕਰਨਿ ਮਤਵਾਲੇ ਹੁਇ ਅੜੀ ਅੜੰਦੇ। ਰਾਜ ਭੂਪ ਰਾਜੇ ਵਡੇ ਮਲ ਦੇਸ ਲੜੰਦੇ। ਮੁਲਕ ਅੰਦਰਿ ਪਾਤਿਸਾਹ ਦੁਇ ਜਾਇ ਜੰਗ ਜੁੜੰਦੇ। ਹਉਮੈ ਕਰਿ ਹੰਕਾਰ ਲਖ ਮਲ ਮਲ ਘੁਲੰਦੇ। ਗੁਰੂ ਸਿਖ ਪੋਹਿਨ ਸਕਨੀ ਸਾਧੂ ਸੰਗਿ ਵਸੰਦੇ॥੬॥

### Pauri 6 (Gursikh khudi ton khāli hai)

Varanā varan na bhāvanī kari khudī khahande. Jaṅgal andari sīnh dui balavanti bukande. Hāthī hathiāī karani matavāle hui arī arande. Rāj bhūp rāje vaḍe mal des larande. Mulak andari pātisāh dui jāi jaṅg jurande. Haumai kari haṅkār lakh mal mal ghulande. Gurusikh pohi na sākanī sadhu saṅgi vasande.

### Pauri 6 (The Sikh of the Guru is devoid of ego)

All the varnas (castes) do not love one another and quarrel among themselves in ego; if there are two lions in a jungle they roar mightily at each other. They all are like those intoxicated elephants which stubbornly fight each other. The mighty kings capture large territories and fight with each other. Two emperors in a country will go at war with each another. Guided and controlled by ego lacs of wrestlers wrestle with one another. But ego cannot touch the Sikhs of the Guru residing in the holy congregation.

ਵਾਰ ੩੮

ਪਉੜੀ ੭ (ਗੂਰ ਸਿੱਖ ਨਿਰਹੰਕਾਰ ਜਤੀ ਹੈ) ਗੋਰਖ ਜਤੀ ਸਦਾਇੰਦਾ ਤਿਸ ਗਰ ਘਰਿਬਾਰੀ। ਸਕਰ ਕਾਣਾ ਹੋਇਆ ਮੰਤੀ ਅਵਿਚਾਰੀ। ਲਖਮਣ ਸਾਧੀ ਭੂਖ ਤੇਹ ਹਉਮੈ ਅਹੰਕਾਰੀ। ਹਨੂੰਮਤ ਬਲਵੰਤ ਆਖੀਐ ਚੰਚਲ ਮਤਿ ਖਾਰੀ। ਭੈਰਉ ਭੂਤ ਕੁਸੂਤ ਸੰਗਿ ਦੁਰਮਤਿ ਉਰਧਾਰੀ। ਗਰਸਿਖ ਜਤੀ ਸਲਾਹੀਅਨਿ ਜਿਨਿ ਹੳਮੈ ਮਾਰੀ ॥੭॥

Paurī 7 (Gursikh nirahankār jatī hai) Gorakh jatī sadāindā tisu guru gharibārī. Sukar kānā hoiā manti avichāri. Lakhaman sādhī bhukh teh haumai ahankārī. Hanūnmat balavant ākhīai chanchal mati khārī. Bhairau bhūt kusūt sangi duramati uradhārī. Gursikh jati salāhiani jini haumai māri.

### Pauri 7 (The Sikh of the Guru is prideless)

Gorakh claimed to be a celebate but his teacher Machhandar (Matsyendr) lived like a virtual householder. Sukrāchāry too was stigmatised for his evil mantra. Laksaman disciplined his hunger and thirst and was proud on this account. Hanuman (monkey god) is known to be very powerful but his mind was quite volatile. Bhairav also because of his association with evil spirits maintained his evilmindedness. Sikhs of the Guru who have effaced their ego are praised as (really) virtuous persons.

## ਪਉੜੀ ੮ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਸਤੀ ਹੈ)

ਹਰੀ ਚੰਦ ਸਤਿ ਰਖਿਆ ਨਿਖਾਸ ਵਿਕਾਣਾ। ਬਲ ਛਲਿਆ ਸਤੁ ਪਾਲਦਾ ਪਾਤਾਲਿ ਸਿਧਾਣਾ। ਕਰਨੁ ਸੁ ਕੰਚਨ ਦਾਨ ਕਰਿ ਅੰਤੁ ਪਛੋਤਾਣਾ। ਸਤਿਵਾਦੀ ਹੁਇ ਧਰਮਪੁਤੁ ਕੂੜ ਜਮਪੁਰਿ ਜਾਣਾ। ਜਤੀ ਸਤੀ ਸੰਤੋਖੀਆ ਹਉਮੈ ਗਰਬਾਣਾ। ਗੁਰਸਿਖ ਰੋਮ ਨ ਪੁਜਨੀ ਬਹੁ ਮਾਣੁ ਨਿਮਾਣਾ॥੮॥

### Pauri 8 (Gursikh sati hai)

Harī chand sati rakhiā nikhās vikāņā.
Bal chhaliā satu pāladā pātāli sidhāņā.
Karanu su kañchan dān kari antu pachhotāņā.
Sativādī hui dharam putu kūr jam puri jāṇā.
Jatī satī santokhiā haumai garabāṇā.
Gursikh rom na pujanī bahu māņu nimāṇā.

### Pauri 8 (The Sikh of the Guru is the follower of truth)

Harischandr abided by truth and got himself sold in the market place. Though duped (by Viṣṇu), King Bali observed truth and went to the netherworld. Karṇ would also give gold in charity but he had to repent ultimately (because god Indr demanded his armour and ear-rings of him which he readily gave and lost his powers). The truthful Yudhiṣṭhar, son of Yama, for his one lie had to go to hell. Many celebates, truthful and contented people have flourished but they all were proud of their conduct. Such a humble one is the Sikh of the Guru that all these are not equal to his one trichome.

## ਪਉੜੀ ੯ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਹਿੰਦੂਆਂ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਤੋਂ ਉੱਚਾ ਹੈ)

ਮੁਸਲਮਾਣਾ ਹਿੰਦੂਆਂ ਦੁਇ ਰਾਹ ਚਲਾਏ। ਮਜਹਬ ਵਰਣ ਗਣਾਇੰਦੇ ਗੁਰੁ ਪੀਰੁ ਸਦਾਏ। ਸਿਖ ਮੁਰੀਦ ਪਖੰਡ ਕਰਿ ਉਪਦੇਸ ਦ੍ਰਿੜਾਏ। ਰਾਮ ਰਹੀਮ ਧਿਆਇੰਦੇ ਹਉਮੈ ਗਰਬਾਏ। ਮਕਾ ਗੰਗ ਬਨਾਰਸੀ ਪੂਜ ਜਾਰਤ ਆਏ। ਰੋਜੇ ਵਰਤ ਨਮਾਜ ਕਰਿ ਡੰਡਉਤਿ ਕਰਾਏ। ਗੁਰ ਸਿਖ ਰੋਮ ਨ ਪੁਜਨੀ ਜੋ ਆਪੁ ਗਵਾਏ॥੯॥

# Paurī 9 (Gursikh hindūān musalamānān ton uchā hai)

Musalamāṇā hindūān dui rāh chalāe.
Majahab varan gaṇāinde guru pīru sadāe.
Sikh murīd pakhaṇḍ kari upades driṇāe.
Rām Rahīm dhiāinde haumai garabāe.
Makā Gaṅg Banārasī pūj jārat āe.
Roje varat namāj kari ḍaṇḍaut karāe.
Gurusikh rom na pujanī jo āpu gavāe.

### Pauri 9 (Gursikh is above the feelings of Hindu and Muslim)

Hindus and Muslims have started two separate ways (of life). Muslims count their mazahabs (sects) and Hindus count their varnas (castes) and call themselves pirs and gurus respectively. Through pretension and hypocrisy they make people their followers (Sikhs and murids) whom they give instruction. Adoring Rām and and Rahīm they remain conceited in their sense of ego. Separately, they go for pilgrimage and worship to Mecca, Ganges and Banāras. They observe rozās, vrats (fasts), namaz and prostrations (Muslim and Hindu way of worship). They all are not equal to even one trichome of a Guru's Sikh who has effaced his sense of ego.

## ਪਉੜੀ ੧੦ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਸਭ ਮਤ ਮਤਾਂਤਰਾਂ ਤੋਂ ਉੱਚਾ ਹੈ)

ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਵਰਤਾਇਆ ਚਉਦਹ ਖਨਵਾਦੇ। ਘਰੈ ਘੂੰਮਿ ਘਰਬਾਰੀਆ ਅਸਵਾਰ ਪਿਆਦੇ। ਸੰਨਿਆਸੀ ਦਸ ਨਾਮ ਧਰਿ ਕਰਿ ਵਾਦ ਕਵਾਦੇ। ਰਾਵਲ ਬਾਰਹ ਪੰਥ ਕਰਿ ਫਿਰਦੇ ਉਦਮਾਦੇ। ਜੈਨੀ ਜੂਠ ਨ ਉਤਰੈ ਜੂਠੇ ਪਰਸਾਦੇ। ਗੁਰੂ ਸਿਖ ਰੋਮ ਨ ਪੁਜਨੀ ਧੁਰਿ ਆਦਿ ਜੁਗਾਦੇ॥੧੦॥

# Paurī 10 (Gursikh sabh mat matāntarān ton uchchā hai)

Chhia darasan varatāiā chaudah khanavāde. Gharai ghūmmi gharabāriā asavār piāde. Sanniāsī das nām dhari kari vād kavāde. Rāval bārah panth kari phirade udamāde. Jainī jūṭh na utarai jūṭhai parasāde. Gurusikh rom na pujanī dhuri ādi jugāde.

# Pauri 10 (Gursikh is above all religions and sects)

There are six schools of philosophy and fourteen lineages (of the Sufis). Householders, riders and foot soldiers move about in circles in the world. Maintaining ten names, the sanyasi sects go on debating among themselves.  $R\bar{a}vals$ , the yogis, also split in twelve sects and roam mad with pride. Leftover is grace for Jains and their contamination is never removed. They all are not equal to one trichome of that Gursikh who has attuned himself with that great primeval Lord.

## ਪਉੜੀ ੧੧ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਅਨਯ ਦੇਸ਼ੀ ਤੇ ਅਨਯ ਧਰਮੀਆਂ ਤੋਂ ਉੱਚਾ ਹੈ)

ਬਹੁ ਸੁੰਨੀ ਸੀਅ ਰਾਫਜੀ ਮਜਹਬ ਮਨਿ ਭਾਣੇ। ਮੁਲਹਿਦ ਹੋਇ ਮੁਨਾਫਕਾ ਸਭ ਭਰਮਿ ਭੁਲਾਣੇ। ਈਸਾਈ ਮੂਸਾਈਆਂ ਹਉਮੈ ਹੈਰਾਣੇ। ਹੋਇ ਫਿਰੰਗੀ ਅਰਮਨੀ ਰੂਮੀ ਗਰਬਾਣੇ। ਕਾਲੀ ਪੋਸ ਕਲੰਦਰਾਂ ਦਰਵੇਸ ਦੁਗਾਣੇ। ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਰੋਮ ਨ ਪੁਜਨੀ ਗੁਰ ਹਟਿ ਵਿਕਾਣੇ॥੧੧॥

# Paurī 11 (Gursikh anay desī te anay dharamīān ton uchchā hai)

Bahu sunnī sīa rāphajī majahab mani bhāņe.
Mulahid hoi munāphakā sabh bharami bhulāņe.
Isāī mūsāiān haumai hairāṇai.
Hoi phirangī aramanī rūmī garabāņe.
Kālī pos kalandarān daraves dugāņe.
Gurusikh rom na pujanī gur haṭi vikāņe.

# Pauri 11 (Gursikh is above other indigenous and foreign religions)

Many people are there of attractive sects of Sunnis, Śtās and Rāfazīs. Many hypocrites becoming atheists and deluded by illusions go on wandering here and there. Followers of Jesus and Moses are also many who are confounded in their own pride. Some are blackclad recluses and dervishes wearing bunches of cowaries around their arms who move about here and there. They all are not equal to even a trichome of those Gursikhs who have sold themselves at the hands of the Guru.

ਵਾਰ ੩੮

## ਪਉੜੀ ੧੨ (ਗੂਰ ਸਿੱਖ ਕਰਮ ਧਰਮ ਤੋਂ ਉੱਚਾ ਸੂਖ ਫਲ ਵਿਚ ਹੈ)

ਜਪ ਤਪ ਸੰਜਮ ਸਾਧਨਾ ਹਠ ਨਿਗ੍ਹਹ ਕਰਣੇ। ਵਰਤ ਨੇਮ ਤੀਰਥ ਘਣੇ ਅਧਿਆਤਮ ਧਰਣੇ। ਦੇਵੀ ਦੇਵਾ ਦੇਹਰੇ ਪਜਾ ਪਰਵਰਣੇ। ਹੋਮ ਜਗ ਬਹ ਦਾਨ ਕਰਿ ਮੁਖ ਵੇਦ ਉਚਰਣੇ। ਕਰਮ ਧਰਮ ਭੈ ਭਰਮ ਵਿਚਿ ਬਹ ਜੰਮਣ ਮਰਣੇ। ਗਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲ ਸਾਧਸੰਗਿ ਮਿਲਿ ਦਤਰ ਤਰਣੇ ॥੧੨॥

### Pauri 12 (Gursikh karam dharam ton uchchā sukh phal vich hai)

Jap tap sañjam sādhanā hath nigrah karane Varat nem tirath ghane adhiātam dharane. Devi devā dehure pūjā paravarane. Hom jag bahu dān kari mukh ved ucharane. Karam dharam bhai bharam vichi bahu jamman maranai. Gurmukhi sukh phal sādhsangi mili dutaru tarane.

### Pauri 12 (Gursikh is above ritualism and lives in the pleasure-fruit)

Actions such as recitations, austerities, continence, devotion, perseverence, control over senses, etc. are performed. For spirituality, fasts, observances, pilgrimages are undertaken. One gets inclined towards temples for the worship of gods and goddesses. Besides burnt offerings and charities of many kinds, Vedic hymns are chanted. Getting stuck in such religious, ritualistic illusions, fear and doubt only leads to transmigration. The pleasure fruit of gurmukhs is the holy congregation meeting which the ardous worldocean is crossed.

## ਪਉੜੀ ੧੩ (ਗੁਰ ਸਿੱਖ ਪ੍ਰਤਾਪੀਆਂ ਚਿਰ ਜੀਵੀਆਂ ਤੋਂ ਉੱਚਾ, ਸੁਖ ਫਲ ਵਿਚ ਹੈ)

ਉਦੇ ਅਸਤਿ ਵਿਚਿ ਰਾਜ ਕਿਰ ਚਕ੍ਵਰਤਿ ਘਨੇਰੇ। ਅਰਬ ਖਰਬ ਲੈ ਦਰਬ ਨਿਧਿ ਰਸ ਭੋਗਿ ਚੰਗੇਰੇ। ਨਰਪਤਿ ਸੁਰਪਤਿ ਛਤ੍ਰਪਤਿ ਹਉਮੈ ਵਿਚਿ ਘੇਰੇ। ਸਿਵ ਲੋਕਹੁਂ ਚੜ੍ਹਿ ਬ੍ਰਹਮ ਲੋਕ ਬੈਕੁੰਠ ਵਸੇਰੇ। ਚਿਰ ਜੀਵਣੂ ਬਹੁ ਹੰਢਣਾ ਹੋਹਿ ਵਡੇ ਵਡੇਰੇ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖਫਲੂ ਅਗਮੂ ਹੈ ਹੋਇ ਭਲੇ ਭਲੇਰੇ॥੧੩॥

# Paurī 13 (Gursikh pratāpīān, chir-jīvīān ton uchchā sukh phal vich hai)

Ude asati vichi rāj kari chakravarati ghanere.
Arab kharab lai darab nidhi ras bhogi changere.
Narapati surapati chhatrapati haumai vichi ghere.
Siv lokahun charhi braham lok baikunth vasere.
Chir jīvaņu bahu haṇḍhaṇā hohi vaḍe vaḍere.
Gurmukhi sukh phalu agamu hai hoi bhale bhalere.

# Pauri 13 (Gursikh living in delights is above great and long-lived people)

Many such kings are there whose kingdom extends from the point of sunrise to the point of sunset. They have wealth worth billions and choice luxuries to enjoy. All these kings of mortals and gods are engrossed in their ego. Rising from the abode of Siva they attain the abode of Brahmā and Vaikunth, the heavens; many other long-lived have also flourished, but the pleasure fruit of gurmukhs is unapproachable and better than the best one.

## ਪਉੜੀ ੧੪ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਇੰਦ੍ਰਿਯ ਸੁੱਖਾਂ ਤੋਂ ਉੱਚੇ ਸੁੱਖ ਫਲ ਵਿੱਚ ਹੈ)

ਰੂਪੁ ਅਨੂਪ ਸਰੂਪ ਲਖ ਹੋਇ ਰੰਗ ਬਿਰੰਗੀ। ਰਾਗ ਨਾਦ ਸੰਬਾਦ ਲਖ ਸੰਗੀਤ ਅਭੰਗੀ। ਗੰਧ ਸੁਗੰਧਿ ਮਿਲਾਪ ਲਖ ਅਰਗਜੇ ਅਦੰਗੀ। ਛਤੀਹ ਭੋਜਨ ਪਾਕਸਾਲ ਰਸ ਭੋਗ ਸੁਢੰਗੀ। ਪਾਟ ਪਟੰਬਰ ਗਹਣਿਆਂ ਸੋਹਹਿੰ ਸਰਬੰਗੀ। ਗੁਰਮੁਖਿਸੁਖਫਲੂ ਅਗੰਮੂ ਹੈ ਗੁਰੂਸਿਖ ਸਹਲੰਗੀ॥੧৪॥

# Pauri 14 (Gursikh indriy sukhān ton uchche sukh phal vich hai)

Rūpu anūp sarūp lakh hoi rang birangi.
Rāg nād sambād lakh sangit abhangi.
Gandh sugandhi milāp lakh aragaje adangi.
Chhatih bhojan pākasāl ras bhog suḍhangi.
Pāṭ paṭambar gahaṇiān sohahin sarabangi.
Gurmukhi sukh phalu agammu hai gursikh sahalangi.

# Pauri 14 (Gursikh's pleasure fruit transcends sensual pleasures)

Millions of variegated creatures of unparallel beauty are there in this world. Likewise millions of vibrations, dialogues and their constant music is there. Mixing many scents millions of pure essences are prepared. Similarly in cook houses thirtysix types of delicious dishes are there. The fully grown up women are there decorated with silken robes and ornaments. But association with the *gurmukhs* is a pleasure fruit which is unapproachable.

ਪਉੜੀ ੧੫ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਮਨ ਬੁੱਧੀ ਦੇ ਸੁੱਖ ਵਿੱਚ ਹੈ) ਲਖ ਮਤਿ ਬੁਧਿ ਸੁਧਿ ਉਕਤਿ ਲਖ ਲਖ ਲਖ ਚਤੁਰਾਈ । ਲਖ ਬਲ ਬਚਨ ਬਿਬੇਕ ਲਖ ਪਰਕਿਰਤਿ ਕਮਾਈ। ਲਖ ਸਿਆਣਪ ਸੁਰਤਿ ਲਖ ਲਖ ਸੁਰਤਿ ਸੁਘੜਾਈ। ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਸਿਮਰਣਿ ਸਹੰਸ ਲਖ ਪਤਿ ਵਡਿਆਈ । ਹਉਮੈ ਅੰਦਰਿ ਵਰਤਣਾ ਦਰਿ ਥਾਇ ਨ ਪਾਈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖਫਲ ਅਗਮ ਹੈ ਸਤਿਗੁਰ ਸਰਣਾਈ॥੧੫॥

# Pauri 15 (Gursikh man budhi de sukhān ton uchche sukh vich hai)

Lakh mati budhi sudhi ukati lakh lakh lakh chaturāi. Lakh bal bachan bibek lakh parakirati kamāt. Lakh siāṇap surati lakh lakh surati sughaṇāt. Giān dhiān simaraṇi sahans lakh pati vaḍiāt. Haumai andari varataṇā dari thāi na pāt. Gurmukhi sukh phal agam hai satigur saranāt.

# Pauri 15 (Gursikh enjoys the delight higher than the pleasures of mind and intellect)

Plenty of practical arts, spiritual wisdom, wise sayings and skills are extent (upto day). Lacs of powers, discretions, discourses and physical services are known. Plenty of cleverness, consciousness and knowledge of skills are available. Similarly knowledges, meditations, remembrances and eulogies are there in thousands. Having all this and behaving in arrogant manner, one does not get place at the door of the Lord. The pleasure fruit of gurmukh's coming in the shelter of Guru is unapproachable.

## ਪਉੜੀ ੧੬ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਸਤੋਗੁਣੀ ਸੁੱਖਾਂ ਤੋਂ ਉੱਚਾ, ਪਿਰਮ ਰਸ ਵਿਚ ਹੈ)

ਸਤਿ ਸੰਤੋਖ ਦਇਆ ਧਰਮੁ ਲਖ ਅਰਥ ਮਿਲਾਹੀ। ਧਰਤਿ ਅਗਾਸ ਪਾਣੀ ਪਵਣ ਲਖ ਤੇਜ ਤਪਾਹੀ। ਖਿਮਾਂ ਧੀਰਜ ਲਖ ਲਜਿ ਮਿਲਿ ਸੋਭਾ ਸਰਮਾਹੀ। ਸਾਂਤਿ ਸਹਜ ਸੁਖ ਸੁਕ੍ਰਿਤਾ ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਕਰਾਹੀ। ਸਗਲ ਪਦਾਰਥ ਸਗਲ ਫਲ ਆਨੰਦ ਵਧਾਹੀ। ਗੁਰਮੁਖਿਸੁਖਫਲ ਪਿਰਮਿਰਸੁ ਇਕੁ ਤਿਲੁ ਨ ਪੁਜਾਹੀ॥੧੬॥

# Paurī 16 (Gursikh satoguņī sukhān ton uchchā piram ras vich hai)

Sati santokh daiā dharamu lakh arath milāhī.
Dharati agās pāṇī pavaṇ lakh tej tapāhī.
Khimān dhīraj lakh laji mili sobhā saramāhī.
Sānti sahaj sukh sukritā bhāu bhagati karāhī.
Sagal padarath sagal phal ānand vadhāhī.
Gurmukhi sukhphal pirami rasu iku tilu na pujāhī.

# Pauri 16 (Gursikh transcending pure pleasures remains in the delight of love)

If truth, contentment, compassion, dharma and wealth worth lacs are combined; if earth, sky, water, air and immensely bright heat are there; if the combination of forgiveness, patience and myriad modesties put grandeur to shame; if peace, equipoise, good actions motivate for the loving devotion; and if they all join to increase the delight further, even then they cannot approach an iota of the pleasure fruit in the form of loving devotional sentiment of the gurmukhs.

## ਪਉੜੀ ੧੭ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਆਤਮ ਸੁੱਖਾਂ ਤੋਂ ਉੱਚਾ, ਪਿਰਮ ਰਸ ਵਿੱਚ ਹੈ)

ਲਖ ਲਖ ਜੋਗ ਧਿਆਨ ਮਿਲਿ ਧਰਿ ਧਿਆਨੁ ਬਹੰਦੇ। ਲਖ ਲਖ ਸੁੰਨ ਸਮਾਧਿ ਸਾਧਿ ਨਿਜ ਆਸਣ ਸੰਦੇ। ਲਖ ਸੇਖ ਸਿਮਰਣਿ ਕਰਨਿ ਗੁਣ ਗਿਆਨ ਗਣੰਦੇ। ਮਹਿਮਾਂ ਲਖ ਮਹਾਤਮਾਂ ਜੈਕਾਰ ਕਰੰਦੇ। ਉਸਤਤਿ ਉਪਮਾਂ ਲਖ ਲਖ ਲਖ ਭਗਤਿ ਜਪੰਦੇ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖਫਲੁ ਪਿਰਮ ਰਸੁ ਇਕ ਪਲੁ ਨ ਲਹੰਦੇ॥੧੭॥

# Paurī 17 (Gursikh ātam sukhān ton uchchā piram ras vich hai)

Lakh lakh jog dhiān mili dhari dhiānu bahande.
Lakh lakh sunn samādhi sādhi nij āsan sande.
Lakh sekh simarani karahin gun giān ganande.
Mahimā lakh mahātamān jaikār karande.
Usatati upamān lakh lakh lakh bhagati japande.
Gurmukhi sukh phalu piram rasu ik palu na lahande.

# Pauri 17 (Gursikh lives in the sentiment of love above all the spiritual pleasures)

If lacs of yogis sit in meditation jointly; if lacs of sadhus in meditation of postures go into tranquil trances; if lacs of Śeṣanāgs keep remembering and eulogizing the Lord; if lacs of great souls cheerfully applaud Him; if lacs of devotees eulogize His glories and perform lacs of recitations of His name, even then they all cannot withstand the one moment of loving delight of a gurmukh.

ਪਉੜੀ ੧੮ (ਗੁਰਸਿੱਖ ਪਿਰਮ ਰਸ ਵਿਸਮਾਦ ਤੋਂ ਉੱਚਾ ਹੈ)
ਅਚਰਜ ਨੇ ਆਚਰਜ਼ ਹੈ ਅਚਰਜ਼ ਹੋਵੰਦਾ।
ਵਿਸਮਾਦੇ ਵਿਸਮਾਦੁ ਹੈ ਵਿਸਮਾਦੁ ਰਹੰਦਾ।
ਹੈਰਾਣੈ ਹੈਰਾਣੁ ਹੈ ਹੈਰਾਣੁ ਕਰੰਦਾ।
ਅਬਿਗਤਹੁੰ ਅਬਿਗਤੁ ਹੈ ਨਹਿ ਅਲਖੁ ਲਖੰਦਾ।
ਅਕਥਹੁ ਅਕਥ ਅਲੇਖੁ ਹੈ ਨੇਤਿ ਨੇਤਿ ਸੁਣੰਦਾ।
ਗਰਮਿਖ ਸਖਫਲ ਪਿਰਮ ਰਸੁਵਾਹੁਵਾਹੁ ਚਵੰਦਾ॥੧੮॥

# Paurī 18 (Gursikh piram ras visamād ton uchchā hai)

Acharaj no ācharaju hai acharaju hovandā. Visamādai visamādu hai visamādu rahandā. Hairāṇai hairāṇu hai hairāṇu karandā. Abigatahun abigatu hai nahin alakhu lakhandā. Akathahun akath alekhu hai neti neti suṇandā. Gurmukhi sukh phalu piram rasu vāhu vāhu chavandā.

# Pauri 18 (The loving delight of gurmukh is above all wonders)

Even the most wonderful wonder becomes full of wonder in the presence of loving delight. Before love, awe also feels itself full of awe. Love makes even the surprise full of surprise. Unmanifest to unmanifestation, that unperceptible Lord cannot be perceived. He is beyond all descriptions and is known as *neti neti*, this is not, this is not. The pleasure fruit of *gurmukhs* is delight of love which causes him to say wondrous, wonderful!

## ਪਉੜੀ ੧੯ (ਪਿਰਮ ਰਸ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦਾ ਵਸੀਲਾ ਗੁਰੂ , ਸਤਿਸੰਗ,ਨਾਮ ਹਉਮੈ ਤਿਆਗ)

ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਕਰਿ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਪਸਾਰੇ। ਕਰਿ ਬ੍ਰਹਮੰਡ ਕਰੋੜ ਲਖ ਰੋਮ ਰੋਮ ਸੰਜਾਰੇ। ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਪੂਰਣ ਬ੍ਰਹਮ ਗੁਰੁ ਰੂਪੁ ਮੁਰਾਰੇ। ਗੁਰੁ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਰੂ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਵੀਚਾਰੇ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚੁ ਖੰਡ ਹੈ ਵਾਸਾ ਨਿਰੰਕਾਰੇ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖਫਲੁ ਪਿਰਮ ਰਸੁ ਦੇ ਹਉਮੈ ਮਾਰੇ॥੧੯॥

# Pauri 19 (Piram ras prāpatī dā vasīlā Guru, satisang, nām, haumai tiāg)

Iku kavāu pasāu kari brahamaņḍ pasāre.
Kari brahamaṇḍ karoṇ lakh rom rom sañjāre.
Pār braham pūraṇ braham gur rūpu murāre.
Guru chelā chelā gurū gur sabadu vichāre.
Sādh saṅgati sachu khaṇḍ hai vāsā niraṅkāre.
Gurmukhi sukh phalu piram rasu de haumai māre.

# Pauri 19 (Guru, holy congregation, nām and shedding of ego are the means for the attainment of the loving delight)

The Lord spreading His one vibration, created all the universes. Having created lacs and crores of universes He subsumes them in His each trichome. That Murārī, killer of Mur demon, the transcendent Brahm is the perfect Guru Brahm. Under His influence the Guru becoming disciple and the disciple becoming Guru, they ponder upon the word of the Guru, i.e. the Guru and the disciple have subsumed in each other. Holy congregation is the abode of truth wherein resides the word of the formless One. Bestowing loving delight on the gurmukhs, this holy congregation wipes out their ego.

## ਪਉੜੀ ੨੦ (ਛੇ ਗੁਰ ਉਸਤਤਿ)

ਨਾਨਕ ਦੇੳ ਹੈ ਪਰਮੇਸਰ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦੂ ਗੁਰੂ ਅੰਗ ਤੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਸਮੋਈ। ਅੰਗਦਹੁੰ ਹਇ ਜਾਣ ਗਰ ਅਮਰਾਪਦ ਗਰ ਅਮਰਹ ਗਰ ਰਾਮਦਾਸ ਅੰਮਿਤ ਰਸ ਭੋਈ। ਅਰਜਨ ਸਬਦ ਰਾਮਦਾਸਹ ਗਰ ਗਰ ਹਰਿਗੋਵਿੰਦ ਗਰ ਅਰਜਨਹ ਗਰ ਗੋਵਿੰਦ ਹੋਈ। ਗਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲ ਪਿਰਮ ਰੂਸ ਸਤਿਸੰਗ ਅਲੋਈ। ਗੁਰੂ ਗੋਵਿੰਦਹੁਂ ਬਾਹਿਰਾ ਦੂਜਾ ਨਹੀ ਕੋਈ ॥੨੦॥੩੮॥ਅਠੱਤੀਹ॥

### Pauri 20 (Chhe gur-usatati)

Satiguru Nānak Deu hai paramesaru soī.
Guru Angadu guru ang te jotī joti samōi.
Amarāpadu Guru Angadahun hui jāṇu jaṇoī.
Guru Amarahun Guru Rām Dās amrit rasu bhoī.
Rām Dāsahun Arajanu Gurū guru sabad sathoī.
Harigovind guru Arjanahun guru govindu hoī.
Gurmukhi sukh phal piram rasu satisang aloī.
Guru govindahun bāharā dūjā nahī koī.

### Pauri 20 (Praises of the six Gurus)

Guru Nānak is the true Guru and is God Himself. From the limb of this Guru was created Guru Angad and his flame merged in his (Guru Angad's) flame. From Guru Angad the omniscient Guru Amar Dās emerged who was given the status of Guru. From Amar Dās came into being Guru Rām Dās who was quaffer of the nectar. From Rām Dās came Guru Arjan Dev, the companion of the Guru's word. From Guru Arjan emerged Guru Hargobind, Guru and God in one. The gurmukhs in the holy congregation came face to face of the pleasure fruit of loving delight. Nothing in this world is outside the Guru and God.

## ੴ ਸਤਿਗੁਰ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ)

ਏਕੰਕਾਰੁ ਇਕਾਂਗ ਲਿਖਿ ਊੜਾ ਓਅੰਕਾਰੁ ਲਿਖਾਇਆ। ਸਤਿਨਾਮੁ ਕਰਤਾ ਪੁਰਖੁ ਨਿਰਭਉ ਹੋਇ ਨਿਰਵੈਰੁ ਸਦਾਇਆ। ਅਕਾਲ ਮੂਰਤਿ ਪਰਤਖਿ ਹੋਇ ਨਾਉ ਅਜੂਨੀ ਸੈਭੂੰ ਭਾਇਆ। ਗੁਰ ਪਰਸਾਦਿ ਸੁ ਆਦਿ ਸਚੁ ਜੁਗਹ ਜੁਗੰਤਰਿ ਹੋਂਦਾ ਆਇਆ। ਹੈਭੀ ਹੋਸੀ ਸਚੁ ਨਾਉ ਸਚੁ ਦਰਸਣੁ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦਿਖਾਇਆ। ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵਲੀਣੁ ਹੋਇ ਗੁਰੁ ਚੇਲਾ ਪਰਚਾ ਪਰਚਾਇਆ। ਗੁਰੁ ਚੇਲਾ ਰਹਰਾਸਿ ਕਰਿ ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਚੜ੍ਹਾਉ ਚੜ੍ਹਾਇਆ। ਗੁਰੁਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਅਲਖੂ ਲਖਾਇਆ ॥੧॥

### 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Pauri 1 (Mangalācharan)

Ekankāru ikāng likhi ūṇā Oankāru likhāiā.
Satināmu karatā purakhu nirabhau hoi niravairu sadāiā.
Akāl mūrati paratakhi hoi nāu ajunī saibhan bhāiā.
Gur prasādi su ādi sachu jugah jugantari hondā āiā.
Hai bhī hosī sachu nāu sachu darasaņu satigurū dikhāiā.
Sabadu surati liv liņu hoi guru chelā parachā parachāiā.
Guru chēla raharāsi kari vih ikih chaṇhāu chaṇhāiā.
Gurmukhi sukh phalu alakhu lakhāiā.

## One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Invocation)

That homogenous supreme reality (God) first was written as numeral one (in  $m\bar{u}lmantr$  – the credal formula) and then He was inscribed as  $U\bar{r}a$  syllable of Gurmukhi, further pronounced as Oankār. Then He was called  $satin\bar{a}mu$ , the truth by name  $Kart\bar{a}purakh$ , the creator Lord, nirbhau, the fearless one, and nirvair, withour rancour. Then emerging as the timeless  $ak\bar{a}l$   $m\bar{u}rati$  to be called as unborn and self-existent. Realized through the grace of Guru, the divine preceptor, the current of this primeval truth (God) has continuously been moving since before the beginning and throughout the Ages. He is verily the truth and will continue to be the truth for ever. The true Guru has made available (for me) the glimpse of this truth. One who merging his consciousness in the Word establishes a relationship of Guru and disciple, only that disciple devoting himself to the Guru and progressing from worldliness attunes his consciousness in and with the Lord. The gurmukhs have had the glimpse of imperceptible Lord who is the fruit of delights.

1

## ਪਉੜੀ ੨ (ਪੰਜ ਗੁਰੂ)

ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਅਕਾਰੁ ਕਰਿ ਏਕੰਕਾਰੁ ਅਪਾਰ ਸਦਾਇਆ। ਓਅੰਕਾਰੁ ਅਕਾਰੁ ਕਰਿ ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਕਰਾਇਆ। ਪੰਜ ਤਤ ਪਰਵਾਣੁ ਕਰਿ ਪੰਜ ਮਿਤ੍ਰ ਪੰਜ ਸਤ੍ਰ ਮਿਲਾਇਆ। ਪੰਜੇ ਤਿਨਿ ਅਸਾਧ ਸਾਧਿ ਸਾਧੁ ਸਦਾਇ ਸਾਧੁ ਬਿਰਦਾਇਆ। ਪੰਜੇ ਏਕੰਕਾਰ ਲਿਖਿ ਅਗੋਂ ਪਿਛੀਂ ਸਹਸ ਫਲਾਇਆ। ਪੰਜੇ ਅਖਰ ਪਰਧਾਨ ਕਰਿ ਪਰਮੇਸਰੁ ਹੋਇ ਨਾਉ ਧਰਾਇਆ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਨਾਨਕ ਦੇਉ ਹੈ ਗੁਰੁ ਅੰਗਦੁ ਅੰਗਹੁੰ ਉਪਜਾਇਆ। ਅੰਗਦ ਤੇ ਗੁਰੁ ਅਮਰਪਦ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਾਮ ਨਾਮੁ ਗੁਰੁ ਭਾਇਆ। ਰਾਮਦਾਸ ਗੁਰੁ ਅਰਜਨ ਛਾਇਆ॥੨॥

### Pauri 2 (Pañj Gurū)

Nirankāru akāru kari ekankāru apār sadāiā.
Oankāru akāru kari iku kavāu pasāu karāiā.
Pañj tat paravāņu kari pañj mitr pañj satru milāiā.
Pañje tini asādh sādhi sādhu sadāi sādhu biradāiā.
Pañje ekankār likhi agon pichhin sahas phalāiā.
Pañje akhar paradhān kari paramesaru hoi nāu dharāiā.
Satiguru Nānak Deu hai guru Angadu angahun upajāiā.
Angad te guru Amarpad amrit Rām nāmu guru bhāiā.
Rām Dās guru Arjan chhāiā.

### Pauri 2 (Five Gurus)

On assuming form that formless Lord was called as the boundless Ekankār. Ekankār became Oankār whose one vibration spread as the creation. Then were created the five elements and five friends (truth, contentment and compassion etc.) and five enemies (the five evil propensities) of the creatures. Man harnessed the incurable ailments of five evil propensities and three qualities of nature and maintained his virtuous reputation of being a sadhu. Five Gurus one after the other composed thousands of hymns, bānī in praise of Ekankār. The bearer of fivelettered name, Nānak Dev, became prominent like God and was called Guru. These Gurus are the true Guru Nānak Dev who created Guru Angad out of his own limbs. From Guru Angad, Guru Amar Dās, the attainer of immortal status of Guru and from him getting the nectar name of the Lord, Guru Rām Dās was loved by the people. From Guru Rām Dās, like his shadow emerged Guru Arjan Dev.

## ਪਉੜੀ ੩ (ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਜੀ)

ਦਸਤਗੀਰ ਹੁਇ ਪੰਜ ਪੀਰ ਹਰਿ ਗੁਰੂ ਹਰਿ ਗੋਬਿੰਦੁ ਅਤੋਲਾ। ਦੀਨ ਦੁਨੀ ਦਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਪਾਤਿਸਾਹਾਂ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਅਡੋਲਾ। ਪੰਜ ਪਿਆਲੇ ਅਜਰੁ ਜਰਿ ਹੋਇ ਮਸਤਾਨ ਸੁਜਾਣ ਵਿਚੋਲਾ। ਤੁਰੀਆ ਚੜ੍ਹਿ ਜਿਣਿ ਪਰਮ ਤਤੁ ਛਿਅ ਵਰਤਾਰੇ ਕੋਲੋ ਕੋਲਾ। ਛਿਅ ਦਰਸਣੁ ਛਿਅ ਪੀੜ੍ਹੀਆਂ ਇਕਸੁ ਦਰਸਣੁ ਅੰਦਰਿ ਗੋਲਾ। ਜਤੀ ਸਤੀ ਸੰਤੋਖੀਆਂ ਸਿਧ ਨਾਥ ਅਵਤਾਰ ਵਿਰੋਲਾ। ਗਿਆਰਹ ਰੁਦ੍ ਸਮੁੰਦ੍ ਵਿਚਿ ਮਰਿ ਜੀਵੈ ਤਿਸੁ ਰਤਨੁ ਅਮੋਲਾ। ਬਾਰਹ ਸੋਲਾਂ ਮੇਲ ਕਰਿ ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਚੜ੍ਹਾਉ ਹਿੰਡੋਲਾ। ਅੰਤਰਜਾਮੀ ਬਾਲਾ ਭੋਲਾ ॥੩॥

### Pauri 3 (Gurū Hargobind Sāhib Jī)

Dasatgir hui pañj pir hari guru Harigobindu atolā.

Din duni dā pātisāhu pātisāhān pātisāhu adolā.

Pañj piāle ajaru jart hoi masatān sujān vicholā.

Turiā charhi jiņi param tatu chhia varatāre kolo kolā.

Chhia darasaņu chhia pirhiān ikasu darasaņu andari golā.

Jatī sati santokhiān sidh nāth avatār virolā.

Giārah Rudr samundr vichi mari jivai tisu ratanu amolā.

Bārah solān mel kari vih ikih charhāu hiņdolā.

Antarajāmī bālā bholā.

### Pauri 3 (Guru Hargobind Sāhib)

The first five Gurus held the hands of the people and the sixth Guru Hargobind is incomparable God-Guru. He is the king of spirituality as well as temporality and is in fact irremovable emperor of all the kings. Assimilating the unbearable knowledge of the earlier five cups (Gurus) in the inner core of his mind he remains merry and wise mediator for humanity. In spite of the six philosophies spread around, he reaching the turīyā (highest stage of meditation) has attained the supreme reality. He has strung all the six philosophies and their sects in the strung of one philosophy. He has churned the essence of the lives of celebate ascetics, the followers of truth, contented people, the siddhs and nāths (yogis) and the (so called) incarnations of God. All the eleven Rudrs remain in the ocean but those (divers) who seek life in death get the invaluable jewels. All the twelve zodiac sings of sun, sixteen phases of moon and numerous constellations have provided a beautiful swing for him. This Guru is omniscient yet he possesses a childlike innocence.

## ਪਉੜੀ ੪ (ਗੁਰੂ ਚਰਣੋਦਕ ਮਹਿਮਾ)

ਗੁਰ ਗੋਵਿੰਦੁ ਖੁਦਾਇ ਪੀਰ ਗੁਰੁ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਰੁ ਹੋਆ। ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਆਕਾਰੁ ਕਿਰ ਏਕੰਕਾਰੁ ਅਕਾਰੁ ਪਲੋਆ। ਓਅੰਕਾਰਿ ਅਕਾਰਿ ਲਖ ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਕਰੇਂਦੇ ਢੋਆ। ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਸਮੁੰਦ੍ਰ ਵਿਚਿ ਸਤ ਸਮੁੰਦ ਗੜਾੜਿ ਸਮੋਆ। ਲਖ ਗੜਾੜਿ ਕੜਾਹ ਵਿਚਿ ਤ੍ਰਿਸਨਾ ਦਝਹਿ ਸੀਖ ਪਰੋਆ। ਬਾਵਨ ਚੰਦਨ ਬੂੰਦ ਇਕੁ ਠੰਢੇ ਤਤੇ ਹੋਇ ਖਲੋਆ। ਬਾਵਨ ਚੰਦਨ ਲਖ ਲਖ ਚਰਣ ਕਵਲ ਚਰਣੋਦਕੁ ਹੋਆ। ਪਾਰਬ੍ਰਮੁ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਮੁ ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸੁ ਅਲੋਆ। ਹਰਿਗੋਵਿੰਦੁ ਗੁਰ ਛੜ੍ਹ ਚੰਦੋਆ॥੪॥

### Pauri 4 (Gurū charanodak-mahimā)

Gur govindu khudāi pīr guru chelā chelā guru hoā.
Nirankār ākāru kari ekankāru akāru paloā.
Oankāri akāri lakh lakh darīāū karende ḍhoā.
Lakh darīāu samundr vichi sat samundr garāri samoā.
Lakh garāri karāh vichi trisanā dajhahin sīkh paroā.
Bāvan chandan būnd iku ṭhaṇḍhe tate hoi khaloā.
Bāvan chandan lakh lakh charan kaval charaṇodaku hoā.
Pār brahamu pūran brahamu ādi purakhu ādesu aloā.
Harigovind gur chhatru chandoā.

### Pauri 4 (The glory of the wash of the Guru feet)

Guru Hargobind is the Lord in the form of Guru. Earlier a disciple he is now a Guru i.e. earlier Gurus and Guru Hargobind are the same. First, the formless Lord assumed the form of the Ekankār and later he created all the forms (i.e. universe). In the form of Oankār (Guru) lacs of streams of life take shelter. Lacs of rivers flow into seas, and all the seven seas merge in the oceans. In the cauldron of desires of fire, the creatures of lacs of oceans hooked in skewers are getting roasted. All these burning creatures attain peace by the one drop of sandal-delight of the Guru. And lacs of such sandals have got created from the wash of the Guru's lotus feet. By the order of the transcendent, primeaval perfect God, the canopy and the royal umbrella are held over the head of Guru Hargobind.

ਪਉੜੀ ਪ (ਉਪਕਾਰੀ ਮਹਾਂ ਪੂਰਖ)

ਸੂਰਜ ਦੈ ਘਰਿ ਚੰਦ੍ਰਮਾ ਵੈਰੂ ਵਿਰੋਧੂ ਉਠਾਵੈ ਕੇਤੈ। ਸੂਰਜ ਆਵੈ ਚੰਦ੍ਰਿ ਘਰਿ ਵੈਰੂ ਵਿਸਾਰਿ ਸਮਾਲੇ ਹੇਤੈ। ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਸਮਾਇ ਕੈ ਪੂਰਨ ਪਰਮ ਜੋਤਿ ਚਿਤਿ ਚੇਤੈ। ਲੋਕ ਭੇਦ ਗੁਣੂ ਗਿਆਨੂ ਮਿਲਿ ਪਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਮਜਲਸ ਭੇਤੈ। ਛਿਅ ਰੁਤੀ ਛਿਅ ਦਰਸਨਾਂ ਇਕੁ ਸੂਰਜ਼ ਗੁਰ ਗਿਆਨੂ ਸਮੇਤੈ। ਮਜਹਬ ਵਰਨ ਸਪਰਸੁ ਕਰਿ ਅਸਟਧਾਤੁ ਇਕੁ ਧਾਤੁ ਸੁ ਖੇਤੈ। ਨਉ ਘਰ ਥਾਪੇ ਨਵੈ ਅੰਗ ਦਸਮਾਂ ਸੁੰਨ ਲੰਘਾਇ ਅਗੇਤੈ। ਨੀਲ ਅਨੀਲ ਅਨਾਹਦੋ ਨਿਝਰੂ ਧਾਰਿ ਅਪਾਰ ਸਨੇਤੈ। ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਅਲੇਖ ਲੇਖ ਸੰਖ ਅਸੰਖ ਨ ਸਤਿਜ਼ਗੁ ਤ੍ਰੇਤੈ। ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਤੰਬੋਲ ਰਸ ਦੇਵ ਕਰੇਦਾ ਪਸੂ ਪਰੇਤੈ। ਫਕਰ ਦੇਸ ਕਿਉਂ ਮਿਲੈ ਦਮੇਤੈ॥ਪ॥

Pauri 5 (Upakārī mahānpurakh)

Sūraj de ghari chandramā vairu virodhu uṭhāvai ketai.
Sūraj āvai chandri ghari vairu visāri samālai hetai.
Jotī joti samāi kai pūran param joti chiti chetai.
Lok bhed guņu giānu mili piram piālā majalas bhetai.
Chhia rutī chhia darasanān iku sūraju gur giānu sametai.
Majahab varan saparasu kari asaṭadhātu iku dhātu sukhetai.
Nau ghar thāpe navai ang dasamān sunn langhāi agetai.
Nīl anīl anāhado nijharu dhāri apār sanetai.
Vih ikih alekh lekh sankh asankh na satijugu tretai.
Chāri varan tambol ras dev karendā pasū paretai.
Phakar des kiun milai dametai.

Pauri 5 (Benevolent great men)

When moon reaches the house of sun then (according to astrology) many enmities and oppositions erupt. And if sun enters the house of moon, the enmity is forgotten and love emerges. The Gurmukh, having established his identity with the supreme light, always cherishes that flame in his heart. Understanding the mystery of the ways of the world, cultivating values and the knowledge of the Shastras, he quaffs the cup of love in the assembly (the holy congregation). As the six seasons are caused by one sun, similarly all the six philosophies are the result of the consolidated knowledge of the one Guru (the Lord). As eight metals mix to make one alloy, similarly meeting the Guru, all the varnas and sects turn out to be the followers of the way of the Guru. Nine limbs form nine separate houses, but only the tenth gate of tranquillity, leads further to liberation. Understanding the void ( $S\bar{u}ny$ ),  $J\bar{v}$  becomes infinite like the numbers of *nil* and *anil* and enjoys impossible water fall of His love. Then this jiv goes beyond the counts of twenty, twenty-one, millions or crores, innumerables, sati yugs, tretā yugs i.e. Jīv gets liberated from the time-cycle. As the four ingredients in a betel become beautiful and homogenous, similarly this benevolent Guru, transforms animals and ghosts into gods. How can this land of saintliness be procured by money and wealth.

## ਪਉੜੀ ੬ (ਸਚਹੁ ਓਰੈ ਸਭ ਕਿਹੁ)

ਚਾਰਿ ਚਾਰਿ ਮਜਹਬ ਵਰਨ ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਵਰਤੈ ਵਰਤਾਰਾ। ਸਿਵ ਸਕਤੀ ਵਿਚ ਵਣਜ ਕਰਿ ਚਉਦਹ ਹਟ ਸਾਹੁ ਵਣਜਾਰਾ। ਸਚੁ ਵਣਜ਼ ਗੁਰੁ ਹਟੀਐ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਕੀਰਤਿ ਕਰਤਾਰਾ। ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਸਿਮਰਨ ਸਦਾ ਭਾਉ ਭਗਤਿ ਭਉ ਸਬਦਿ ਬਿਚਾਰਾ। ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦ੍ਰਿੜ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥੁ ਰਤਨ ਵਾਪਾਰਾ। ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਸਤਿਗੁਰੂ ਸਚ ਖੰਡਿ ਵਾਸਾ ਨਿਰੰਕਾਰਾ। ਚਉਦਹ ਵਿਦਿਆ ਸੋਧਿ ਕੈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਸਚੁ ਪਿਆਰਾ। ਸਚੁਰੁੰ ਓਰੈ ਸਭ ਕਿਹੁ ਉਪਰਿ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਚੁ ਆਚਾਰਾ। ਚੰਦਨ ਵਾਸੁ ਵਣਾਸਪਤਿ ਗੁਰੁ ਉਪਦੇਸੁ ਤਰੈ ਸੈਸਾਰਾ। ਅਪਿਓ ਪੀਅ ਗੁਰਮਤਿ ਹੁਸੀਆਰਾ॥੬॥

#### Pauri 6 (Sachahu orai sabh kihu)

Chāri chāri majahab varan chhia darasan varatai varatārā. Siv sakatī vich vaṇaj kari chaudah hat sāhu vaṇajārā. Sachu vaṇaju guru haṭīai sādh saṅgati kīrati karatārā. Giān dhiān simaran sadā bhāu bhagati bhau sabad bichārā. Nāmu dānu isanānu driṛ gurmukhi panthu ratan vāpārā. Paraupakārī satigurū sach khaṇḍi vāsā niraṅkārā. Chaudah vidiā sodhi kai gurmukhi sukh phalu sachu piārā. Sachahun orai sabh kihu upari gurmukhi sachu āchārā. Chandan vāsu vaṇāsapati guru upadesu tarai saisārā. Apiu pīa gurmati husiārā.

### Pauri 6 (Everything is below truth)

The dealings of the four sects (of Muslims), four varnas (of Hindus) and the six schools of philosophy are current in the world. In all the shops of fourteen worlds, that great banker (the Lord God) is doing business in the form of Siva and Sakti, the all pervading cosmic law. The true merchandise is available in the Guru's shop, the holy congregation, wherein praises and glory of the Lord are sung. Knowledge, meditation, remembrance, loving devotion and the fear of the Lord are always propounded and discussed there. Gurmukhs, who are steadfast in remembering the name of Lord, ablution and charity, make bargains of jewels (virtues) there. The true Guru is benevolent and in his abode of truth, the formless Lord resides. Practising all the fourteen skills, the gurmukhs have identified love towards the truth as the fruit of all delights. Everything is below truth but, for the gurmukhs truthful conduct is higher than the truth. As the fragrance of sandal makes the whole vegetation fragrant, the whole world gets across through the teachings of the Guru. Drinking the nectar of the Guru's teaching, the Jīv becomes awake and alert.

## ਪਉੜੀ ੭ (ਗੁਰਮੁਖਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੁ ਵਰਤਦਾ ਹੈ)

ਅਮਲੀ ਸੋਫੀ ਚਾਕਰਾਂ ਆਪੂ ਆਪਣੇ ਲਾਗੇ ਬੰਨੈ। ਮਹਰਮ ਹੋਇ ਵਜੀਰ ਸੋ ਮੰਤ੍ਰ ਪਿਆਲਾ ਮੂਲਿ ਨ ਮੰਨੈ। ਨਾ ਮਹਰਮ ਹੁਸਿਆਰ ਮਸਤ ਮਰਦਾਨੀ ਮਜਲਸ ਕਰਿ ਭੰਨੈ। ਤਕਰੀਰੀ ਤਹਰੀਰ ਵਿਚਿ ਪੀਰ ਪਰਸਤ ਮੁਰੀਦ ਉਪੰਨੈ। ਗੁਰਮਤਿ ਅਲਖੁ ਨ ਲਖੀਐ ਅਮਲੀ ਸੂਫੀ ਲਗਨਿ ਕੰਨੈ। ਅਮਲੀ ਜਾਣਨਿ ਅਮਲੀਆਂ ਸੋਫੀ ਜਾਣਨਿ ਸੋਫੀ ਵੰਨੈ। ਹੇਤੁ ਵਜੀਰੈ ਪਾਤਿਸਾਹ ਦੋਇ ਖੋੜੀ ਇਕੁ ਜੀਉ ਸਿਧੰਨੈ। ਜਿਉ ਸਮਸੇਰ ਮਿਆਨ ਵਿਚਿ ਇਕਤੁ ਥੇਕੁ ਰਹਨਿ ਦੁਇ ਖੰਨੈ। ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਜਿਵੈਂ ਰਸੁ ਗੰਨੈ॥੭॥

### Paurī 7 (Gurmukhān vich gurū varatadā hai)

Amalī sophī chākarān āpu āpaņe lāge bannai.
Maharam hoi vajīr so mantr piāla mūli na mannai.
Na maharam husiār masat maradanī majalas kari bhannai.
Takarīrī taharīr vichi pīr parasat murīd upannai.
Gurmati alakhu na lakhīai amalī sūphī lagani kannai.
Amalī jāṇani amlīān sophī jāṇani sophī vannai.
Hetu vajīrai pātisāh doi khoṇī iku jīu sidhannai.
Jiu samaser miān vichi ikatu theku rahani dui khannai.
Vīh ikīh jivain rasu gannai.

### Pauri 7 (Among the gurmukhs pervades the Guru)

Servants, addict as well as teetotaller, may be in the vicinity, but the minister who knows ins and outs of the court never accepts their advice. The ignorant one who tries to be clever or feigns indifference is expelled by the minister from the court. In speaking and writing like this minister, loyal devoted disciples, have been created by the Guru. Those addicts, who have not had the glimpse of the Lord through the wisdom of the Guru, never associate with the teetotallers (the holy ones). The addicts are acquainted with addicts, likewise, teetotallers meet the teetotallers. The affection between a king and his minister is such as if the same one life current is moving in two bodies. This relationship is also like the relation of the sword in the sheath; the two may be separate, yet they are one (i.e. sword in sheath is yet called sword only). Likewise is the relation of gurmukhs with the Guru; they are subsumed in each other in such a manner as is the juice and the sugarcane.

## ਪਉੜੀ ੮ (ਰਸੀਏ ਗੁਰਸਿੱਖ ਤੇ ਫੋਕਟ ਗਿਆਨੀ)

ਚਾਕਰ ਅਮਲੀ ਸੋਫੀਆਂ ਪਾਤਿਸਾਹ ਦੀ ਚਉਕੀ ਆਏ। ਹਾਜਰ ਹਾਜਰਾਂ ਲਿਖੀਅਨਿ ਗੈਰ ਹਾਜਰ ਗੈਰੁ-ਹਾਜਰ ਲਾਏ। ਲਾਇਕ ਦੇ ਵਿਚਾਰਿ ਕੈ ਵਿਰਲੈ ਮਜਲਸ ਵਿਚਿ ਸਦਾਏ। ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਹੁਸਿਆਰ ਮਸਤ ਖੁਸ ਫਹਿਮੀ ਦੋਵੈ ਪਰਚਾਏ। ਦੇਨਿ ਪਿਆਲੇ ਅਮਲੀਆਂ ਸੋਫੀ ਸਭਿ ਪੀਆਵਣ ਲਾਏ। ਮਤਵਾਲੇ ਅਮਲੀ ਹੋਏ ਪੀ ਪੀ ਚੜ੍ਹੇ ਸਹਜਿ ਘਰਿ ਆਏ। ਸੂਫੀ ਮਾਰਨਿ ਟਕਰਾਂ ਪੂਜ ਨਿਵਾਜੈ ਸੀਸ ਨਿਵਾਏ। ਵੇਦ ਕਤੇਬ ਅਜਾਬ ਵਿਚਿ ਕਰਿ ਕਰਿ ਖੁਦੀ ਬਹਸ ਬਹਸਾਏ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੂ ਵਿਰਲਾ ਪਾਏ॥੮॥

### Pauri 8 (Rasie gursikh te phokat giāni)

Chākar amalī sophīān pātisāh dī chaukī āe.

Hājar hajarān likhīan gair hājar gair-hājar lāe.

Lāik de vichāri kai viralai majalas vichi sadāe.

Pātisāhu husiār masat khus phahimī dovai parachāe.

Deni piāle amalīān sophī sabhi pīāvan lāe.

Matavāle amalī hoe pī pī charhe sahaji ghari āe.

Sūphī mārani ṭakarān pūj nivājai sīs nivāe.

Ved kateb ajāb vichi kari kari khudī bahas bahasāe.

Gurmukhi sukh phalu viralā pāe.

### Pauri 8 (Devout gursikhs and vain scholars)

Servants, addict (of the Lord's name) as well as teetotallers devoid of  $n\bar{a}m$  came to the Lord king's presence. Those present are marked present and those absent are declared absent. The intelligent king (God) selected a few to be his courtiers. He, a clever person, made both the clever and the indifferent happy and put them to work. Now, the so called teetotallers (religious persons) were engaged to serve drinks  $(n\bar{a}m)$  to the addicts. The latter became exhilerated in the name of the Lord and attained tranquility but the so-called religious persons (teetotallers who served  $n\bar{a}m$  to others) remained involved in the so-called prayer and ritualistic worship. They under the tyranny of their religious books, the Vedas and the Katebas, kept busy in arrogant debates and discussions. Any rare gurmukh attains the fruit of the delight (of quaffing the drink of Lord's name).

## ਪਉੜੀ 🛨 (ਰਸੀਏ, ਫੋਕਟ ਗਿਆਨੀਆਂ ਨੂੰ ਰਸ ਦੇਂਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਨਾਂਹ)

ਬਹੈ ਝਰੋਖੈ ਪਾਤਿਸਾਹ ਖਿੜਕੀ ਖੋਲ੍ਹਿ ਦੀਵਾਨ ਲਗਾਵੈ। ਅੰਦਰਿ ਚਉਕੀ ਮਹਲ ਦੀ ਬਾਹਰਿ ਮਰਦਾਮਾ ਮਿਲਿ ਆਵੈ। ਪੀਐ ਪਿਆਲਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਅੰਦਰਿ ਖਾਸਾਂ ਮਹਲਿ ਪੀਲਾਵੈ। ਦੇਵਨਿ ਅਮਲੀ ਸੂਫੀਆਂ ਅਵਲਿ ਦੋਮ ਦੇਖਿ ਦਿਖਲਾਵੈ। ਕਰੇ ਮਨਾਹ ਸਰਾਬ ਦੀ ਪੀਐ ਆਪੁ ਨ ਹੋਰੁ ਸੁਖਾਵੈ। ਉਲਸ ਪਿਆਲਾ ਮਿਹਰ ਕਰਿ ਵਿਰਲੇ ਦੇਇ ਨ ਪਛੋਤਾਵੈ। ਕਿਹੁ ਨ ਵਸਾਵੈ ਕਿਹੈ ਦਾ ਗੁਨਹ ਕਰਾਇ ਹੁਕਮੁ ਬਖਸਾਵੈ। ਹੋਰੁ ਨ ਜਾਣੈ ਪਿਰਮ ਰਸੁ ਜਾਣੈ ਆਪ ਕੈ ਜਿਸੂ ਜਣਾਵੈ। ਵਿਰਲੇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਅਲਖੁ ਲਖਾਵੈ॥ਦੁ॥

# Paurī 9 (Rasie phokaţ giāniān nūn ras dende han, par unhān dī nānh)

Bahai jharokhai pātisāh khirakī kholhi dīvān lagāvai.
Andari chaukī mahal dī bāhari maradāmā mili āvai.
Piāi piālā pātisāhu andari khāsān mahali pīlāvai.
Devani amalī sūphīān avali dom dekhi dikhalāvai.
Kare manāh sarāb dī pīāi āpu na horu sukhāvai.
Ulasi piālā mihar kari virale dei na pachhotāvai.
Kihu na vasāvai kihai dā gunah karāi hukamau bakhasāvai.
Horu na jāṇai piram rasu jāṇai āp kai jisu jaṇāvai.
Virale gurmukhi alakhu lakhāvai.

# Pauri 9 (The devout offer joy to the vain scholars but they do not accept it)

The emperor (Lord) sitting in a window (holy congregation) gives audience to the people in a arranged court. Inside gather the privileged persons but outside assemble the commoners. The Emperor (Lord) Himself quaffes the cup (of love) and arranges to serve the select ones inside. Keeping in view the two categories of the likely addicts and the teetotallers (so-called religious persons) He Himself distributes the wine of love to them. The teetotaller (engaged in ritualism) neither drinks the wine of love himself nor allows others to drink. Getting pleased, that Lord goes on giving the cup of His grace to the rare ones and never regrets. None is to blame, He himself makes the creatures commit crime and himself pardons their sins in the hukam, the divine will. None else understands the mystery of the delight of His love; only He himself knows or the one whom He makes to know. Any rare gurmukh beholds the glimpse of that imperceptible Lord.

ਪਉੜੀ ੧੦ (ਬੇ-ਅਮਲੀਆਂ, ਫੋਕਟ ਗਿਆਨੀਆਂ ਦਾ ਹਾਲ)
ਵੇਦ ਕਤੇਬ ਵਖਾਣਦੇ ਸੂਫੀ ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਣਾ।
ਮੁਸਲਮਾਣ ਖੁਦਾਇ ਦੇ ਹਿੰਦੂ ਹਰਿ ਪਰਮੇਸੁਰ ਭਾਣਾ।
ਕਲਮਾਂ ਸੁੰਨਤ ਸਿਦਕ ਧਰਿ ਪਾਇ ਜਨੇਊ ਤਿਲਕੁ ਸੁਖਾਣਾ।
ਮਕਾ ਮੁਸਲਮਾਨ ਦਾ ਗੰਗ ਬਨਾਰਸ ਦਾ ਹਿੰਦੁਵਾਣਾ।
ਰੋਜ਼ੇ ਰਖਿ ਨਿਮਾਜ ਕਰਿ ਪੂਜਾ ਵਰਤ ਅੰਦਰਿ ਹੈਰਾਣਾ।
ਚਾਰਿ ਚਾਰਿ ਮਜਹਬ ਵਰਨ ਛਿਅ ਘਰਿ ਗੁਰੂ ਉਪਦੇਸ਼ ਵਖਾਣਾ।
ਮੁਸਲਮਾਨ ਮੁਰੀਦ ਪੀਰ ਗੁਰੂ ਸਿਖੀ ਹਿੰਦੂ ਲੋਭਾਣਾ।
ਹਿੰਦੂ ਦਸ ਅਵਤਾਰ ਕਰਿ ਮੁਸਲਮਾਣ ਇਕੋ ਰਹਿਮਾਣਾ।
ਖਿੰਜੇਤਾਣੂ ਕਰੇਨਿ ਧਿੜਾਣਾ॥੧੦॥

Pauri 10 (Be-amaliān, phokat giāniān dā hāl)
Ved kateb vakhāṇade sūphī hindū musalamāṇā.
Musalamāṇ khudāi de hindū hari paramesuru bhāṇā.
Kalamān sunnat sidak dhari pāi janeū tilaku sukhānā.
Makā musalamān dā Gang Banāras dā hinduvāṇā.
Roje rakhi nimāj kari pūjā varat andari hairāṇā.
Chāri chāri majahab varan chhia ghari gurū upadesu vakhāṇā.
Musalamān murīd pir guru sikhī hindū lobhāṇā.
Hindū das avatār kari musalamāṇ iko rahimāṇā.
Khiñjotāṇu kareni dhināṇā.

# Pauri 10 (The condition of the non-addicts or hollow scholars)

Devoid of the love (of the Lord) Hindu and Muslim scholars describe the Vedas and the Katebas respectively. Muslims are men of Allah and the Hindus love Hari (Viṣṇu), the supreme god. Muslims have faith in Kalimā, the sacred formula of Muslims, sunnat, and circumcision, and Hindus feel comfortable with the tilak, sandal paste mark and the sacred thread, janeū. The pilgrimage centre of Muslims is Mecca and that of the Hindus Banāras situated on the bank of Ganges. The former undertake rozās, fasts, and namāz, prayer, whereas the latter feel ecstasy (in their worship and fasts). They each have four sects or castes. Hindus have their six philosophies which they preach in every home. Muslims have the traditions of Murīds and Pīrs. Whereas the Hindus love to ten incarnations (of God), the Muslims have their single Khudā, Allah. They both have in vain created many tensions.

## ਪਉੜੀ ੧੧ (ਖਾਸ ਅਮਲੀ – ਰਸੀਆਂ ਦਾ ਹਾਲ)

ਅਮਲੀ ਖਾਸੇ ਮਜਲਸੀ ਪਿਰਮੁ ਪਿਆਲਾ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਮਾਲਾ ਤਸਬੀ ਤੋੜਿ ਕੈ ਜਿਉ ਸਉ ਤਿਵੈ ਅਠੋਤਰੁ ਲਾਇਆ। ਮੇਰੁ ਇਮਾਮੁ ਰਲਾਇ ਕੈ ਰਾਮੁ ਰਹੀਮੁ ਨ ਨਾਉਂ ਗਣਾਇਆ। ਦੁਇ ਮਿਲਿ ਇਕ ਵਜੂਦੁ ਹੁਇ ਚਉਪੜ ਸਾਰੀ ਜੋੜਿ ਜੁੜਾਇਆ। ਸਿਵ ਸਕਤੀ ਨੇ ਲੰਘਿ ਕੈ ਪਿਰਮ ਪਿਆਲੇ ਨਿਜ ਘਰਿ ਆਇਆ। ਰਾਜਸੁ ਤਾਮਸੁ ਸਾਤਕੋ ਤੀਨੇ ਲੰਘਿ ਚਉਥਾ ਪਦੁ ਪਾਇਆ। ਗੁਰ ਗੋਵਿੰਦ ਖੁਦਾਇ ਪੀਰੁ ਗੁਰਸਿਖ ਪੀਰੁ ਮੁਰੀਦੁ ਲਖਾਇਆ। ਸਚੁ ਸਬਦ ਪਰਗਾਸੁ ਕਰਿ ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਸਚੁ ਸਚਿ ਮਿਲਾਇਆ। ਸਚਾ ਪਾਤਿਸਾਹ ਸਚ ਭਾਇਆ॥੧੧॥

#### Pauri 11 (Khās amali-rasiān dā hāl)

Amalī khāse majalasī piramu piālā alakhu lakhāiā.

Mālā tasabī tori kai jiu sau tivai aṭhotaru lāiā.

Meru imāmu ralāi kai Rāmu rahīmu na nāun gaṇāiā.

Dui mili iku vajūdu hui chaupar sarī jori jurājā.

Siv sakatī no langhi kai piram piāle nij ghari āiā.

Rājasu tāmasu sātako tīno langhi chauthā pādu pājā.

Gur govind khudāi pīru gursikh pīru murīdu lakhājā.

Sachu sabad paragāsu kari sabadu surati sachu sachi milājā.

Sachā pātisāhu sachu bhājā.

### Pauri 11 (The condition of the special addicts)

The special admirers gathered in the assembly (holy congregation), through the cup of love have beholden the imperceptible (Lord). They break the restriction of beads (Muslim rosary) and for them the number of beads as hundred or one hundred and eight are immaterial. They combine Meru (the last bead of Hindu rosary) and Imām (the last bead of Muslim roasary) and keep no distinction between Rām and Rahīm (as names of the Lord). Joining together they become one body and consider this world as the game of oblong dice. Transcending the illusory phenomenon of the actions of Śiva and his Śakti, they quaff the cup of love and stabilize in their own self. Going beyond the three qualities of nature, the *rajas*, tamas and *sattv*, they attain the fourth stage of supreme equipoise. Guru, Gobind and Khudā and Pīr are all one, and the Sikhs of the Guru hold and know the inner truth of the Pīr and Murīd. i.e. the spiritual leader and the follower disciple. Enlightened by the true word and merging their consciousness in the Word they absorb their own truth into the supreme truth. They love only the true emperor (Lord) and the truth.

## ਪਉੜੀ ੧੨ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਨਿਵਾਸ; ਸਤਿਸੰਗ ਵਿੱਚ)

ਪਾਰਬ੍ਹਮੁ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਮੁ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਵਸੈ।
ਸਬਦਿ ਸੁਰਤਿ ਅਰਾਧੀਐ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਭੈ ਸਹਜਿ ਵਿਗਸੈ।
ਨਾ ਓਹੁ ਮਰੈ ਨ ਸੋਗੁ ਹੋਇ ਦੇ ਦਾ ਰਹੈ ਨ ਭੋਗੁ ਵਿਣਸੈ।
ਗੁਰੂ ਸਮਾਣਾ ਆਖੀਐ ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਅਬਿਨਾਸੀ ਹਸੈ।
ਛੇਵੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਗੁਰੂ ਦੀ ਗੁਰ ਸਿਖਾ ਪੀੜ੍ਹੀ ਕੋ ਦਸੈ।
ਸਚੁ ਨਾਓਂ ਸਚੁ ਦਰਸਨੋ ਸਚਖੰਡ ਸਤਿਸੰਗੁ ਸਰਸੈ।
ਪਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਸਾਧਸੰਗਿ ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਪਾਰਸੁ ਪਰਸੈ।
ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਅਕਾਰੁ ਕਰਿ ਹੋਇ ਅਕਾਲ ਅਜੋਨੀ ਜਸੈ।
ਸਚਾ ਸਚੁ ਕਸੋਟੀ ਕਸੈ॥੧੨॥

### Paurī 12 (Satigurū nivās; satisang vich)

Pārabrahamu pūran brahamu satiguru sādh sangati vichi vasai. Sabad surati arādhīai bhāi bhagati bhai sahaji vigasai. Nā ohu marai na sogu hoi dendā rahai na bhogu viņasai. Gurū samāṇā ākhīai sādh saṅgati abināsī hasai. Chhevīn pirhī gurū dī gur sikhā pirhī ko dasai. Sachu nāun sachu darasano sachakhaṇḍ satisaṅgu sarasai. Piram piālā sādh saṅgi bhagati vachhalu pārasu parasai. Niraṅkāru akāru kari hoi akāl ajonī jasai. Sachā sachu kasautī kasai.

# Pauri 12 (The abode of true Guru is the holy congregation)

The true Guru is the transcendent perfect Brahm and resides in the holy congregation. By absorbing the consciousness in the Word He is adored, and cherishing love, devotion and His awe He spontaneously blooms in the heart. He never dies nor becomes sorrowful. He always goes on bestowing, and his bounties are never exhausted. People say that the Guru has passed away but the holy congregation smilingly accepts Him as indestructible. Guru (Hargobind) is the sixth generation of Gurus but who can tell about the generations of the Sikhs. The concepts of true name, true glimpse, and the true abode get their explanation only in the holy congregation. The cup of love is quaffed in the holy congregation and there only the touch of the philosopher's stone (Lord), loving to devotees is received. In the holy congregation, the formless one assumes form and there only the unborn, timeless Being is eulogized. The truth only prevails there and everyone is tested on the touchstone of truth there.

## ਪਉੜੀ ੧੩ (ਸਤਿਸੰਗ-ਸਚਖੰਡ ਹੈ)

ਓਅੰਕਾਰ ਅਕਾਰੁ ਕਰਿ ਤ੍ਰੈ ਗੁਣ ਪੰਜ ਤਤ ਉਪਜਾਇਆ। ਬ੍ਰਹਮਾ ਬਿਸਨੁ ਮਹੇਸੁ ਸਾਜਿ ਦਸ ਅਵਤਾਰ ਚਲਿਤ ਵਰਤਾਇਆ। ਛਿਅ ਰੁਤਿ ਬਾਰਹ ਮਾਹ ਕਰਿ ਸਤਿ ਵਾਰ ਸੈਂ ਸਾਰ ਉਪਾਇਆ। ਜਨਮ ਮਰਨ ਦੇ ਲੇਖ ਲਿਖਿ ਸਾਸਤ੍ਰ ਵੇਦ ਪੁਰਾਣ ਸੁਣਾਇਆ। ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਦਾ ਆਦਿ ਅੰਤੁ ਥਿਤ ਨ ਵਾਰੁ ਨ ਮਾਹੁ ਲਿਖਾਇਆ। ਬਿਰਖਹੁ ਫਲੁ ਫਲਤੇ ਬਿਰਖੁ ਅਕਲ ਕਲਾ ਕਰਿ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸੁ ਕਰਿ ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸੁ ਕਰਾਇਆ। ਪੁਰਖੁ ਪੁਰਾਤਨੁ ਸਤਿਗੁਰੂ ਓਤਪੋਤਿ ਇਕੁ ਸੂਤ੍ਰ ਬਣਾਇਆ। ਵਿਸਮਾਦੈ ਵਿਸਮਾਦੁ ਮਿਲਾਇਆ।।੧੩॥

### Pauri 13 (Satisang-sachakhand hai)

Oankār akāru kāri trai guņ pañj tat upajāiā.
Brahamā Bisanu Mahesu sāji das avatār chalit varatāiā.
Chhia ruti bārah māh kari sati vār sainsār upāiā.
Janam maran de lekh likhi sāsastr ved purāņ suņāiā.
Sādh sangati dā ādi antu thit na vāru na māhu likhāiā.
Sādh sangati sachu khaṇḍu hai nirankāru guru sabad vasāiā.
Birakhahun phalu phal te birakhu akal kalā kari alakhu lakhāiā.
Ādi purakhu ādesu kari ādi purakhu ādesu karāiā.
Purakhu purātanu satigurū otipoti iku sūtr baṇāiā.
Visamādai visamādu milāiā.

# Pauri 13 (Holy congregation is the abode of truth)

The supreme Reality assuming the form of Oankār created the three qualities (of matter) and the five elements. Creating Brahmā, Viṣṇu and Maheśa he performed the sports of ten incarnations. Producing six seasons, twelve months and seven days he created the whole world. Scribing the writs of birth and death, He recited the Vedas, Shastras and the Puranas. About the beginning and end of the holy congregation He did not prescribe any date, day or month. Holy congregation is the abode of truth wherein resides the formless One in the form of Word. Creating fruit from tree and tree from fruit i.e. making disciple of the Guru and then from disciple the Guru, the Lord has laid down the mystery of His perfect imperceptible form. The Gurus themselves bowed before the primeval Lord and made others also bow before Him. The true Guru is the primordial Lord who is pervading this creation as does a thread in the rosary. Guru Himself is the wonder who is one with the supreme wonder.

## ਪਉੜੀ ੧੪ (ਬ੍ਰਹਮਾ ਦੇ ਕਰਤੱਵ)

ਬ੍ਰਹਮੇ ਦਿਤੇ ਵੇਦ ਚਾਰਿ ਚਾਰਿ ਵਰਨ ਆਸਰਮ ਉਪਜਾਏ। ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਛਿਅ ਸਾਸਤਾ ਛਿਅ ਉਪਦੇਸ ਭੇਸ ਵਰਤਾਏ। ਚਾਰੇ ਕੁੰਡਾਂ ਦੀਪ ਸਤ ਨਉ ਖੰਡ ਦਹ ਦਿਸਿ ਵੰਡ ਵੰਡਾਏ। ਜਲ ਥਲ ਵਣ ਖੰਡ ਪਰਬਤਾਂ ਤੀਰਥ ਦੇਵ ਸਥਾਨ ਬਣਾਏ। ਜਪ ਤਪ ਸੰਜਮ ਹੋਮ ਜਗ ਕਰਮ ਧਰਮ ਕਰਿ ਦਾਨ ਕਰਾਏ। ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਨ ਪਛਾਣਿਆ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਦਸੈ ਨ ਦਸਾਏ। ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਆਖਣੁ ਆਖਿ ਸੁਣਾਏ॥੧੪॥

### Pauri 14 (Brahamā de karattav)

Brahame dite ved chāri chari varan āsaram upajāe.
Chhia darasan chhia sāsatā chhia upades bhes varatāe.
Chāre kuṇḍān dīp sat nau khaṇḍ dah disi vaṇḍ vaṇḍāe.
Jal thal vaṇ khaṇḍ parabatān tīrath dev sathān baṇāe.
Jap tap sañjam hom jag karam dharam kari dān karāe.
Nirankāru na pachhāṇiā sādh sangati dasai na dasāe.
Suṇi suṇi ākhaṇu ākhi suṇāe.

### Pauri 14 (Actions of Brahmā)

Brahmā gave four Vedas and created four varnas and four stages of life (brahmchary, grihasth, vānaprasth and sannyās). He created the six philosophies, their six texts. teachings and their corresponding sects. He distributed the whole world into the four corners, seven continents, nine divisions and ten directions. Water, earth, forests, mountains, pilgrimage centres and the abodes of gods were created. He made the traditions of recitations, ascetic discipline, continence, burnt offerings, rituals, worships, charity etc. None has identified the formless Lord, because only holy congregation explains about the Lord but none goes there to ask about Him. People talk and hear about Him only on the basis of heresay (no one moves on the way of experience).

## ਪਉੜੀ ੧੫ (ਵਿਸ਼ਨੂ ਦੇ ਕਰਤੱਵ)

ਦਸ ਅਵਤਾਰੀ ਬਿਸਨ ਹੋਇ ਵੈਰ ਵਿਰੋਧ ਜੋਧ ਲੜਵਾਏ।
ਦੇਵ ਦਾਨਵ ਕਰਿ ਦੁਇ ਧੜੇ ਦੈਤ ਹਰਾਏ ਦੇਵ ਜਿਣਾਏ।
ਮਛ ਕਛ ਵੈਰਾਹ ਰੂਪ ਨਰ ਸਿੰਘ ਬਾਵਨ ਬੋਧ ਉਪਾਏ।
ਪਰਸਰਾਮੁ ਰਾਮ ਕ੍ਰਿਸਨੁ ਹੋਇ ਕਿਲਕ ਕਲੰਕੀ ਨਾਉ ਗਣਾਏ।
ਚੰਚਲ ਚਲਿਤ ਪਖੰਡ ਬਹੁ ਵਲ ਛਲ ਕਰਿ ਪਰਪੰਚ ਵਧਾਏ।
ਪਾਰਬ੍ਰਹਮੁ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮੁ ਨਿਰਭਉ ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਨ ਦਿਖਾਏ।
ਖਤ੍ਰੀ ਮਾਰਿ ਸੰਘਾਰੁ ਕਰਿ ਰਾਮਾਯਣ ਮਹਾਭਾਰਤ ਭਾਏ।
ਕਾਮ ਕਰੋਧੁ ਨਾ ਮਾਰਿਓ ਲੋਭੁ ਮੋਹੁ ਅਹੰਕਾਰ ਨਾ ਜਾਏ।
ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਵਿਣੁ ਜਨਮੁ ਗਵਾਏ॥੧੫॥

### Pauri 15 (Vișanū de karattav)

Das avatārī Bisan hoi vair virodh jodh laṇavāe.

Dev dānav kari dui dhaṇe dait harāe dev jiṇāe.

Machh kachh vairāh rūp narsingh bāvan baudh upāe.

Paras rāmu Rām Krisanu hoi kilak kalankī nāu gaṇāe.

Chanchal chalit pakhaṇḍ bahu val chhal kari parapañch vadhāe.

Pārabrahamu pūran brahamu nirabhau nirankaru na dikhāe.

Khatrī māri saṅghāru kari Ramāyaṇ Mahābhārat bhāe.

Kām karodhu na mario lobhu mohu ahankāru na jāe.

Sādh saṅgati viņu janamu gavāe.

### Pauri 15 (Actions of Vișņu)

In his ten incarnations Viṣṇu caused the opposing warriors fight each other. He created two factions of gods and demons and out of them he helped the gods win and caused the defeat of demons. He created incarnations in the forms of Fish, Tortoise, Vārāh (Boar), Narsingh (Man-lion), Vāman (Dwarf) and the Buddh. The names of Parśu Rām, Rām, Kṛṣṇa, Kalki are also counted among his incarnations. Through their deceptive and frolicsome characters, they increased delusions, deceits and convolutions. Nothing was done to have the glimpse of fearless, formless, transcendent, perfect Brahm. Kṣatriyas were annihilated and the Rāmāyan and the Mahābhārat epics were composed to please the people. Lust and anger were not decimated, nor greed,infatuation and ego were wiped out. Withouth the holy congregation, the human birth was lost in vain.

## ਪਉੜੀ ੧੬ (ਸ਼ਿਵ ਦੇ ਕਰਤੱਵ)

ਇਕਦੂ ਗਿਆਰਹ ਰੁਦ੍ ਹੋਇ ਘਰਬਾਰੀ ਅਉਧੂਤੁ ਸਦਾਇਆ। ਜਤੀ ਸਤੀ ਸੰਤੋਖੀਆਂ ਸਿਧ ਨਾਥ ਕਰਿ ਪਰਚਾ ਲਾਇਆ। ਸੰਨਿਆਸੀ ਦਸ ਨਾਂਵ ਧਰਿ ਜੋਗੀ ਬਾਰਹ ਪੰਥ ਚਲਾਇਆ। ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਨਿਧਿ ਰਸਾਇਣਾਂ ਤੰਤ ਮੰਤ ਚੇਟਕ ਵਰਤਾਇਆ। ਮੇਲਾ ਕਰਿ ਸਿਵਰਾਤ ਦਾ ਕਰਾਮਾਤ ਵਿਚਿ ਵਾਦੁ ਵਧਾਇਆ। ਪੋਸਤ ਭੰਗ ਸਰਾਬ ਦਾ ਚਲੈ ਪਿਆਲਾ ਭੁਗਤ ਭੁੰਚਾਇਆ। ਵਜਨਿ ਬੁਰਗੂ ਸਿੰਡੀਆਂ ਸੰਖ ਨਾਦ ਰਹਰਾਸਿ ਕਰਾਇਆ। ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸ਼ ਕਰਿ ਅਲਖੁ ਜਗਾਇਨ ਅਲਖੁ ਲਖਾਇਆ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਣੁ ਭਰਮਿ ਭੁਲਾਇਆ॥੧੬॥

### Pauri 16 (Siv de karattav)

Ik dū giārah Rudr hoi gharabārī audhūtu sadāiā.

Jatī sati santokhīān sidh nāth kari parachā lāiā.

Sanniāsī das nānv dhari jogī bārah panth chalāiā.

Ridhi sidhi nidhi rasāiņān tant mant cheṭak varatāiā.

Melā kari sivarāt dā karāmāt vichi vādu vadhāiā.

Posat bhang sarāb dā chalai piālā bhugat bhunchāiā.

Vajani buragū sinīān sankh nād raharāsi karāiā.

Ādi purakhu ādesu kari alakhu jagāin alakhu lakhāiā.

Sādh sangati viņu bharami bhulāiā.

## Pauri 16 (Actions of Siva)

From one there became eleven Rudrs (Sivas). Even being a householder he was called a recluse. He loved celebates, followers of truth, contented ones, Siddhs (the proven ones) and nāths, controllers of senses. Sannyasis adopted ten names and yogis also promulgated their twelve sects. Riddhi, siddhis (miraculous powers), treasures, rasāyaņ (chemical elixir), tantra, mantra and conjurations were introduced. Śivarātri was celebrated as a fair and it increased the debates and the use of miraculous powers. The cups of hemp, opium and wine were consumed and enjoyed. Rules for blowing instruments, like singī and the conch were set. The primal Lord was saluted and invoked with the shouts of Alakh (the Imperceptible) but no one had perceived the Alakh. Without holy congregation all remained duped by delusions.

## ਪਉੜੀ ੧੭ (ਸੱਚੀ ਰਹੁਰੀਤਿ ਤੇ ਮੁਕਤਿ ਮਾਰਗ)

ਨਿਰੰਕਾਰੁ ਆਕਾਰੁ ਕਰਿ ਸਤਿਗੁਰੂ ਗੁਰਾਂ ਗੁਰੂ ਅਬਿਨਾਸੀ। ਪੀਰਾਂ ਪੀਰੁ ਵਖਾਣੀਐ ਨਾਥਾਂ ਨਾਥੁ ਸਾਧਸੰਗਿ ਵਾਸੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥੁ ਚਲਾਇਆ ਗੁਰਸਿਖੁ ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਉਦਾਸੀ। ਸਨਮੁਖਿ ਮਿਲਿ ਪੰਚ ਆਖੀਅਨਿ ਬਿਰਦੁ ਪੰਚ ਪਰਮੇਸ਼ੁਰੁ ਪਾਸੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਮਿਲਿ ਪਰਵਾਣ ਪੰਚ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚ ਖੰਡ ਬਿਲਾਸੀ। ਗੁਰ ਦਰਸਨ ਗੁਰਸਬਦ ਹੈ ਨਿਜ ਘਰਿ ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਰਹਰਾਸੀ। ਮਿਠਾ ਬੋਲਣੁ ਨਿਵ ਚਲਣੁ ਖਟਿ ਖਵਾਲਣੁ ਆਸ ਨਿਰਾਸੀ। ਸਦਾ ਸਹਜ਼ ਬੈਰਾਗੁ ਹੈ ਕਲੀ ਕਾਲ ਅੰਦਰਿ ਪਰਗਾਸੀ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਬੰਦ ਖਲਾਸੀ॥੧੭॥

### Pauri 17 (Sachchi rahuriti te mukati mārag)

Nirankāru ākāru kari satigurū gurān gurū abināsi.
Pirān piru vakhāniai nāthān nāthu sādh sangi vāsi.
Gurmukhi panthu chalāiā gursikhu māiā vichi udāsi.
Sanamukhi mili pañch ākhīani biradu pañch paramesuru pāsi.
Gurmukhi mili paravān pañch sādh sangati sach khanḍ bilāsi.
Gur darasan gur sabad hai nij ghari bhāi bhagati raharāsi.
Miṭhā bolaṇu niv chalaṇu khaṭi khavālaṇu ās nirāsi.
Sāda sahaju bairaḡu hai kalī kāl andari paragāsi.
Sādh sangati mili band khalāsi.

### Pauri 17 (The true conduct as way to liberation)

The formless One has assumed form as the true Guru (Nānak Dev) who is the eternal Guru of the Gurus. He is known as the pīr of pīrs (Muslim spiritualists) and that Master of masters resides in the holy congregation. He promulgated gurmukh panth, the way of Gurmukhs, and the Sikhs of the Guru remain detached even in maya. Those present themselves before the Guru are known as pañches (the eminent ones) and the reputation of such pañches is protected by the Lord. Meeting the Gurmukhs such pañches) get accepted and move happily in the holy congregation, the abode of truth. The word of the Guru is the glimpse of the Guru and getting settled in one's own self, the discipline of loving devotion is observed. This discipline consists in sweet speech, humble conduct, honest labour, hospitality and in remaining detached among hopes and disappointments. Living in equipoise and indifference is true renunciation in the Kaliyug, the dark age. Meeting the holy congregation only, one gets liberated from the cycle of transmigration.

### ਪਉੜੀ ੧੮ (ਗੁਰਮੁਖ ਪੀੜੀ)

ਨਾਰੀ ਪੁਰਖੁ ਪਿਆਰੁ ਹੈ ਪੁਰਖੁ ਪਿਆਰ ਕਰੇਂਦਾ ਨਾਰੀ। ਨਾਰਿ ਭਤਾਰੁ ਸੰਜੋਗ ਮਿਲਿ ਪੁਤ ਸੁਪੁਤੁ ਕੁਪੁਤੁ ਸੈ ਸਾਰੀ। ਪੁਰਖ ਪੁਰਖਾਂ ਜੋ ਰਚਨਿ ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਨਿਰਮਲ ਨਿਰੰਕਾਰੀ। ਪੁਰਖਹੁੰ ਪੁਰਖ ਉਪਜਦਾ ਗੁਰੁ ਤੇ ਚੇਲਾ ਸਬਦ ਵੀਚਾਰੀ। ਪਾਰਸ ਹੋਆ ਪਾਰਸਹੁੰ ਗੁਰੁ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਣਕਾਰੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਵੰਸੀ ਪਰਮਹੰਸ ਗੁਰਸਿਖ ਸਾਧ ਸੇ ਪਰਉਪਕਾਰੀ। ਗੁਰਭਾਈ ਗੁਰਭਾਈਆਂ ਸਾਕ ਸਚਾ ਗੁਰ ਵਾਕ ਜੁਹਾਰੀ। ਪਰ ਤਨੂ ਪਰ ਧਨੂ ਪਰਹਰੇ ਪਰ ਨਿੰਦਾ ਹਉਮੈ ਪਰਹਾਰੀ। ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਵਿਟਹੁੰ ਬਲਿਹਾਰੀ॥੧੮॥

#### Pauri 18 (Gurmukh pirhi)

Nārī purakhu piāru hai purakhu piār karendā nārī.
Nāri bhatāru sañjog mili put suputu kuputu sainsārī.
Purakh purakhān jo rachani te virale niramal nirankārī.
Purakhahun purakh upajadā guru te chelā sabad vīchārī.
Pāras hoā pārasahun guru chelā chelā guņakārī.
Gurmukhi vansī paramahans gursikh sādh se paraupakārī.
Gurbhāī gur bhāiān sāk sachā gur vāk juhārī.
Par tanu par dhanu parahare par nindā haumai parahārī.
Sādh sangati viṭahun balihārī.

### Pauri 18 (The Gurmukh generation)

Woman loves man and man also loves his woman (wife). By the union of husband and wife, in this world sons, worthy and unworthy are born. Those who remain absorbed in the Lord God, the male of all the males, are rare pure ones. From the primeval Lord, the male (the creative principle) is produced in the same way as by reflection, upon the Word, the true disciple of the Guru is created. Philosopher's stone produces another philosopher's stone i.e. from Guru emerges disciple and the same disciple eventually becomes a virtuous Guru. The gurmukhs belong to the lineage of the super swans i.e. they are most sacred. The Sikhs of Guru are benevolent like sadhus. The Guru's disciple keeps fraternal relationship with fellow disciples and they salute one another with the word of the Guru. They have renounced other's body, other's wealth, slander and ego. I am sacrifice unto such holy congregation (which brings about such transformation).

ਪਉੜੀ ੧੯ (ਗੁਰਸਿੱਖੀ ਦਾ ਸਾਕ ਸੱਚਾ ਸਾਕ ਹੈ)
ਪਿਊ ਦਾਦਾ ਪੜਦਾਦਿਅਹੁੰ ਪੁਤ ਪੋਤਾ ਪੜਪੋਤਾ ਨਤਾ।
ਮਾਂ ਦਾਦੀ ਪੜਦਾਦੀਅਹੁੰ ਫੁਫੀ ਭੈਣ ਧੀਅ ਸਣਖਤਾ।
ਨਾਨਾ ਨਾਨੀ ਆਖੀਐ ਪੜਨਾਨਾ ਪੜਨਾਨੀ ਪਤਾ।
ਤਾਇਆ ਚਾਚਾ ਜਾਣੀਐ ਤਾਈ ਚਾਚੀ ਮਾਇਆ ਮਤਾ।
ਮਾਮੇ ਤੈ ਮਾਮਾਣੀਆਂ ਮਾਸੀ ਮਾਸੜ ਦੈ ਰੰਗ ਰਤਾ।
ਮਾਸੜ ਫੁਫੜ ਸਾਕ ਸਭ ਸਹੁਰਾ ਸਸ ਸਾਲੀ ਸਾਲਤਾ।
ਤਾਏਰ ਪਿਤੀਏਰ ਮੇਲੂ ਮਿਲਿ ਮਉਲੇਰ ਫੁਫੇਰ ਅਵਤਾ।
ਸਾਢੂ ਕੁੜਮੁ ਕੁਟੰਬ ਸਭ ਨਦੀ ਨਾਵ ਸੰਜੋਗ ਨਿਸਤਾ।
ਸਚਾ ਸਾਕ ਨ ਵਿਛੜੈ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਭਾਈ ਭਤਾ।
ਭੋਗ ਭਗਤਿ ਵਿਚਿ ਜੋਗ ਜਗਤਾ॥੧੯॥

Pauri 19 (Gursikhi dā sāk sachchā sāk hai)
Piu dādā paṇadadiāhun put potā paṇapotā natā.
Mān dādī paṇadādīahun phuphī bhain dhīa saṇakhatā.
Nānā nānī ākhīai paṇanānā paṇanānī patā.
Tāiā chāchā jāṇīai tāī chāchī māiā matā.
Māme tai māmāṇīan māsī māsan dai rang ratā.
Māsan phuphan sāk sabh sahurā sas sālī sālatā.
Tāer pitier melu mili mauler phupher avatā.
Sāḍhū kuṇamu kuṭamb sabh nadī nāv sañjog nisatā.
Sachā sāk na vichhaṇai sādh saṅgati gur bhāī bhatā.
Bhog bhugati vichi jog jugatā.

# Pauri 19 (Relationship of the discipleship of the Guru is the true relation)

From father, grand father, great grand father are born son, grand son, great grand son respectively and from great grand son is born simply a relative (nattā, having no specific relational name). The relationship of mother, grand mother, greatgrand mother, father's sister, sister, daughter, and daughter-inlaw is also respected. Maternal grand father and mother and maternal great grand father and mother are also known. Father's elder brother  $(t\bar{a}i\bar{a})$  younger brother (chāchā), their wives (tāi, chāchī) et al. also remain absorbed in wordly affairs (maya). Māmā, māmī (mother's brother and his wife), māsī, māsar (mother's sister and her husband), all look dyed in their own colours. Māsar, phuphā (mother's sister's husband and father's sister's husband respectively), father-in-law, mother-in-law, sister-in-law (sālī) and brother-in-law (sālā) are also close. The relationship of chāchā's-in-law and those of the māmāin-law and phūphā-in-law are known as inconvenient relations. The relationship of sister-in-law's husband (Sāndhū) and father-in-law of your daughter or son (Kuram) are momentary and fake like those passengers of a boat sitting in a group. The true relationship is with those brothers who meet in the holy congregation. They never get separated. Through the holy congregation, the gurmukhs learn the technique of renunciation amidst enjoyments.

### ਪਉੜੀ ੨੦ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਦਾ ਪਿਆਰ)

ਪੀਉ ਦੇ ਨਾਂਹ ਪਿਆਰ ਤੁਲਿ ਨਾ ਫੁਫੀ ਨਾ ਪਿਤੀਏ ਤਾਏ। ਮਾਊ ਹੇਤੁ ਨ ਪੁਜਨੀ ਹੇਤੁ ਨ ਮਾਮੇ ਮਾਸੀ ਜਾਏ। ਅੰਬਾਂ ਸਧਰ ਨ ਉਤਰੈ ਆਣਿ ਅੰਬਾਕੜੀਆਂ ਜੇ ਖਾਏ। ਮੂਲੀ ਪਾਨ ਪਟੰਤਰਾ ਵਾਸੁ ਡਿਕਾਰੁ ਪਰਗਟੀਆਏ। ਸੂਰਜ ਚੰਦ ਨ ਪੁਜਨੀ ਦੀਵੇ ਲਖ ਤਾਰੇ ਚਮਕਾਏ। ਰੰਗ ਮਜੀਠ ਕੁਸੁੰਭ ਦਾ ਸਦਾ ਸਥੋਈ ਵੇਸੁ ਵਟਾਏ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਤੁਲਿ ਨ ਮਿਹਰਵਾਨ ਮਾਤ ਪਿਤਾ ਨ ਦੇਵ ਸਬਾਏ। ਡਿਠੇ ਸਭੇ ਠੋਕਿ ਵਜਾਏ॥੨੦॥

#### Pauri 20 (Satigurū dā piār)

Piu de nānh piār tuli nā phuphi na pitie tāe.

Māū hetu na pujani hetu na māme māsi jāe.

Ambān sadhar na utarai āṇi ambākariān je khāe.

Mūli pān paṭantarā vāsu ḍikāru paragaṭiāe.

Sūraj chand na pujani dīve lakh tāre chamakāe.

Rang majīth kusumbh dā sadā sathoī vesu vaṭāe.

Satiguru tuli na miharavān māt pitā na dev sabāe.

Dithe sabhe ṭhoki vajāe.

### Pauri 20 (Love of the true Guru)

The love of father's sister or cousins are not equal to the father's love. Love of mother cannot be equalled by the love of the children of maternal uncle and mother's sister. By eating mango blossms the desire for eating mangoes is not fulfilled. The smells of radish leaves and betel are different and are identified through smell and eructation. Lacs of lighted lamps and stars cannot compete with the sun and the moon. The colour of madder is steadfast and the colour of safflower changes very soon. Neither mother and father nor all the gods can be as gracious as the true Guru. All these relations have been thoroughly tested.

### ਪਉੜੀ ੨੧ (ਉਹੋ ਹੀ )

ਮਾਪੇ ਹੇਤੁ ਨ ਪੁਜਨੀ ਸਤਿਗੁਰ ਹੇਤੁ ਸੁਚੇਤ ਸਹਾਈ। ਸਾਹ ਵਿਸਾਹ ਨ ਪੁਜਨੀ ਸਤਿਗੁਰ ਸਾਹੁ ਅਥਾਹੁ ਸਮਾਈ। ਸਾਹਿਬ ਤੁਲਿ ਨ ਸਾਹਿਬੀ ਸਤਿਗੁਰ ਸਾਹਿਬ ਸਚਾ ਸਾਈ। ਦਾਤੇ ਦਾਤਿ ਨ ਪੁਜਨੀ ਸਤਿਗੁਰ ਦਾਤਾ ਸਚੁ ਦ੍ਰਿੜਾਈ। ਵੈਦ ਨ ਪੁਜਨਿ ਵੈਦਗੀ ਸਤਿਗੁਰ ਹਉਮੈ ਰੋਗ ਮਿਟਾਈ। ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਨ ਸੇਵ ਤੁਲਿ ਸਤਿਗੁਰ ਸੇਵ ਸਦਾ ਸੁਖਦਾਈ। ਸਾਇਰ ਰਤਨ ਨ ਪੁਜਨੀ ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਗੁਰਿ ਸਬਦੁ ਸੁਭਾਈ। ਅਕਥ ਕਥਾ ਵਡੀ ਵਡਿਆਈ ॥੨੧॥੩੯॥ਉਣਤਾਲੀ॥

#### Pauri 21 (Satigurū dā piār)

Māpe hetu na pujanī satigur hetu suchet sahāt.
Sāh visāh na pujanī satigur sāhu athāhu samāt.
Sāhib tuli na sāhibī satigur sāhib sachā sātīn.
Dāte dāti na pujanī satigur dātā sachu drirāt.
Vaid na pujani vaidagī satigur haumai rog miṭāt.
Devī dev na sev tuli satigur sev sadā sukhadāt.
Sāir ratan na pujanī sādh sangati guri sabadu subhāt.
Akath kathā vadī vadiāt.

#### Pauri 21 (Love of the true Guru)

Love of parents cannot be equal to the love of the true Guru, the bestower of consciousness. Trust in the bankers cannot match the reliance upon the true Guru who has boundless capacity. Of none's lordship is equal to the Lordship of true Guru. That true Guru is the real master. The charities given by others cannot be equal to the charities bestowed by the true Guru because the true Guru bestows steadfastness in the truth. The treatment of the physicians cannot reach the true physician's treatment because the true Guru cures the disease of egoism. Worship of gods and goddesses is also not equal to the constant pleasure-giving worship of the true Guru. Even jewels of ocean cannot be equated with the holy congregation because the holy congregation is adorned by the word of Guru. Ineffable is the story of the grandeur of the true Guru; his glory is great.

### ੧ਓ ਸਤਿਗੁਰੁ ਪ੍ਰਸਾਦਿ ॥ ਪਉੜੀ ੧ (ਮੰਗਲਾਚਰਣ,ਸਤਿਗੁਰੁ)

ਸਉਦਾ ਇਕਤੁ ਹਟਿ ਹੈ ਪੀਰਾਂ ਪੀਰੁ ਗੁਰਾਂ ਗੁਰੁ ਪੂਰਾ। ਪਤਿਤ ਉਧਾਰਣੁ ਦੁਖ ਹਰਣੁ ਅਸਰਣੁ ਸਰਣਿ ਵਚਨ ਦਾ ਸੂਰਾ। ਅਉਗੁਣ ਲੈ ਗੁਣ ਵਿਕਣੈ ਸੁਖ ਸਾਗਰੁ ਵਿਸਰਾਇ ਵਿਸੂਰਾ। ਕਟਿ ਵਿਕਾਰ ਹਜਾਰ ਲਖ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਸਦਾ ਹਜ਼ੂਰਾ। ਸਤਿਨਾਮੁ ਕਰਤਾ ਪੁਰਖੁ ਸਤਿ ਸਰੂਪੁ ਨ ਕਦਹੀ ਊਰਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਸਚ ਖੰਡ ਵਸਿ ਅਨਹਦ ਸਬਦ ਵਜਾਏ ਤੂਰਾ। ਦੂਜਾ ਭਾਉ ਕਰੇ ਚਕਚੂਰਾ॥੧॥

#### 1 (Ik) Oankār satigur prasādi Paurī 1 (Mangalācharan, satigurū)

Saudā ikatu haṭi hai pirān piru gurān guru pūrā.
Patit udhāraņu dukh haraņu asaraņu saraņi vachan dā sūrā.
Auguņ lai guņ vikaņai sukh sāgaru visarāi visūrā.
Kaṭi vikār hajar lakh paraupakārī sadā hajūrā.
Satināmu karatā purakhu sati sarūpu na kadahī ūrā.
Sādh saṅgati sach khaṇḍ vasi anahad sabad vajāe tūrā.
Dūjā bhāu kare chakachūrā.

### One Oankar, the primal energy, realized through the grace of divine preceptor Pauri 1 (Invocation to the divine Guru)

Merchandise (of truth) is available only at that centre wherein sits the  $p\bar{u}$  of the  $p\bar{u}$ s and the perfect Guru of the gurus. He is saviour of the fallen, dispeller of sufferings, and shelter of the shelterless. He takes away our demerits and bestows virtues. Instead, ocean of delights, the Lord makes us forget grief and disappointment. He, the decimater of lacs of evils, is benevolent and ever present. He whose name is Truth, creator Lord, the truth form, never becomes incomplete i.e. He is ever complete. Residing in the holy congregation, the abode of truth, He blows the trumpet of unstruck melody and shatters the sense of duality.

### ਪਉੜੀ ੨ (ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ)

ਪਾਰਸ ਪਰਉਪਕਾਰ ਕਰਿ ਜਾਤ ਨ ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਵੀਚਾਰੈ। ਬਾਵਨ ਚੰਦਨ ਬੋਹਿੰਦਾ ਅਫਲ ਸਫਲੂ ਨ ਜੁਗਤਿ ਉਰ ਧਾਰੈ। ਸਭ ਤੇ ਇੰਦਰ ਵਰਸਦਾ ਥਾਉਂ ਕੁਥਾਉਂ ਨ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਧਾਰੈ। ਸੂਰਜ ਜੋਤਿ ਉਦੋਤ ਕਰਿ ਓਤ ਪੋਤਿ ਹੋ ਕਿਰਣ ਪਸਾਰੈ। ਧਰਤੀ ਅੰਦਰਿ ਸਹਨ ਸੀਲ ਪਰ ਮਲ ਹਰੈ ਅਵਗੁਣ ਨ ਚਿਤਾਰੈ। ਲਾਲ ਜਵਾਹਰ ਮਣਿ ਲੋਹਾ ਸੁਇਨਾ ਪਾਰਸ ਜਾਤਿ ਬਿਚਾਰੈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਕਾ ਅੰਤੁ ਨ ਪਾਰੈ॥੨॥

#### Pauri 2 (Sādh saṅgati)

Pāras paraupakār kari jāt na asat dhātu vichārāi.
Bāvan chandan bohindā aphal saphalu na jugati uradhārai.
Sabh te indar varasadā thāun kuthāun na amrit dhārai.
Sūraj joti udot kari ot poti ho kiraņ pasārai.
Dharatī andari sahan sīl par mal harai avaguņ na chitārai.
Lāl javāhar maņi lohā suinā pāras jāti bichārai.
Sādh sangati kā antu na pārai.

### Pauri 2 (Holy congregation)

The philosopher's stone when showering benevolence (of making gold) does not take into consideration the kind, and caste of the eight metals (alloy). Sandal makes all trees fragrant and their fruitlessness and fruitfulness never occurs to its mind. The sun rises and spreads its rays equally at all the places. Tolerance is the virtue of earth which accepts the refuse of others and never beholds their demerits. Similarly, jewels, rubies, pearls, iron, philosopher's stone, gold etc. preserve their innate nature. No limits are there of (the benevolence of) the holy congregation.

### ਪਉੜੀ ੩ (ਸਤਿਗੁਰ ਸੇਵਾ, ਸਭ ਫਲ ਦਾਤੀ)

ਪਾਰਸ ਧਾਤਿ ਕੰਚਨੁ ਕਰੈ ਹੋਇ ਮਨੂਰ ਨ ਕੰਚਨ ਝੂਰੈ। ਬਾਵਨ ਬੋਹੈ ਬਨਾਸਪਤਿ ਬਾਸ਼ ਨਿਗੰਧ ਨ ਬੁਹੈ ਹਜੂਰੈ। ਖੇਤੀ ਜੰਮੈ ਸਹੰਸ ਗੁਣ ਕਲਰ ਖੇਤਿ ਨ ਬੀਜ ਅੰਗੂਰੈ। ਉਲੂ ਸੁਝ ਨ ਸੁਝਈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸੁਝ ਸੁਝਾਇ ਹਜੂਰੈ। ਧਰਤੀ ਬੀਜੈ ਸੁ ਲੂਣੈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸੇਵਾ ਸਭ ਫਲ ਚੂਰੈ। ਬੋਹਿਥ ਪਵੈ ਸੋ ਨਿਕਲੈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਾਧੁ ਅਸਾਧੁ ਨ ਦੂਰੈ। ਪਸੂ ਪਰੇਤਹੁੰ ਦੇਵ ਵਿਚੂਰੈ।।3।।

#### Pauri 3 (Satigur, sevā sabh phal dāti)

Pāras dhāti kañchanu karai hoi manūr na kañchan jhūrai. Bāvan bohai banāsapati bānsu nigandh na buhai hajūrai. Kheti jammai sahans gun kalar kheti na bij angūrai. Ulū sujh na sujhai satiguru sujh sujhāi hajūrai. Dharatī bijai su lūnai satiguru sevā sabh phal chūrai. Bohith pavai so nikalai satiguru sādhu asādhu na dūrai. Pasū paretahun dev vichūrai.

### Pauri 3 (Service to the true Guru provides all fruits)

Philosopher's stone transforms metal into gold but the dross of iron does not become gold and is hence disappointed. Sandalwood makes the whole vegetation fragrant but the nearby bamboo remains devoid of fragrance. On sowing seed, the earth produces thousand times more but in the alkaline soil the seed does not germinate. The owl cannot see (the sun) but the true Guru bestowing the understanding about that Lord makes one see Him really and clearly. Only that which is sown in the earth is reaped but by serving the true Guru all sorts of fruits are attained. As whoever boards the ship gets across, similarly the true Guru makes no distinction between the virtuous and the wicked and makes even animals and ghosts follow a godly life.

### ਪਉੜੀ ੪ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀ ਸ੍ਰੇਸ਼ਟਤਾ)

ਕੰਚਨੁ ਹੋਵੈ ਪਾਰਸਹੁਂ ਕੰਚਨ ਕਰੈ ਨ ਕੰਚਨ ਹੋਰੀ। ਚੰਦਨ ਬਾਵਨ ਚੰਦਨਹੁੰ ਓਦੂੰ ਹੋਰੁ ਨ ਪਵੈ ਕਰੋਰੀ। ਵੁਠੇ ਜੰਮੈ ਬੀਜਿਆ ਸਤਿਗੁਰੁ ਮਤਿ ਚਿਤਵੈ ਫਲ ਭੋਰੀ। ਰਾਤਿ ਪਵੈ ਦਿਹੁ ਆਥਵੈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਗੁਰੁ ਪੂਰਣ ਧੁਰ ਧੋਰੀ। ਬੋਹਿਥ ਪਰਬਤ ਨਾ ਚੜ੍ਹੈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਹਠ ਨਿਗ੍ਰਹੁ ਨ ਸਹੋਰੀ। ਧਰਤੀ ਨੋ ਭੁੰਚਾਲ ਡਰ ਗੁਰੁ ਮਤਿ ਨਿਹਚਲ ਚਲੈ ਨ ਚੋਰੀ। ਸਤਿਗੁਰ ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਬੋਰੀ॥੪॥

#### Pauri 4 (Satigurū di sreșațatā)

Kañchanu hovai pārasahun kañchan karai na kañchan horī. Chandan bāvan chandanahūn odūn horu na pavai karorī. Vuṭhe jammai bijiā satiguru mati chitavai phal bhorī. Rāti pavai dihu āthavai satiguru guru pūran dhur dhorī. Bohith parabat nā charhai satiguru haṭh nigrahu na sahorī. Dharatī no bhuñchāl ḍar guru mati nihachal chalai na chorī. Satigur ratan padārath borī.

### Pauri 4 (Greatness of the true Guru)

Gold is made by the (touch of the) philosopher's stone but gold itself cannot produce gold. Sandal tree makes other tree fragrant but the latter cannot further make other trees fragrant. Sown seed sprouts only after it rains but adopting the teachings of the Guru, one attain fruit instantly. The sun sets at the fall of night but the perfect Guru is there all the time. As a ship cannot mount the mountain forcibly similarly, forced control over the senses is not liked by the true Guru. The earth may be scared of a quake and it becomes restive in its place but the Gurmat, Guru's tenets are steadfast and unconcealed. The true Guru, in fact, is a bag full of jewels.

### ਪਉੜੀ ੫ (ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਤੋਂ ਬਲਿਹਾਰ)

ਸੂਰਜ ਚੜਿਐ ਲੁਕ ਜਾਨਿ ਉਲੂ ਅੰਧ ਕੰਧ ਜਗਿ ਮਾਹੀ। ਬੁਕੇ ਸਿੰਘ ਉਦਿਆਨ ਮਹਿ ਜੰਬੁਕ ਮਿਰਗ ਨ ਖੋਜੇ ਪਾਹੀ। ਚੜ੍ਹਿਆ ਚੰਦ ਅਕਾਸ ਤੇ ਵਿਚਿ ਕੁਨਾਲੀ ਲੁਕੈ ਨਾਹੀ। ਪੰਖੀ ਜੇਤੇ ਬਨ ਬਿਖੇ ਡਿਠੇ ਬਾਜ ਨ ਠਉਰਿ ਰਹਾਹੀ। ਚੋਰ ਜਾਰ ਹਰਾਮਖੋਰ ਦਿਹੁ ਚੜ੍ਹਿਆ ਕੋ ਦਿਸੈ ਨਾਹੀ। ਜਿਨ ਕੇ ਰਿਦੈ ਗਿਆਨ ਹੋਇ ਲਖ ਅਗਿਆਨੀ ਸੁਧ ਕਰਾਹੀ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਕੈ ਦਰਸਨੈ ਕਲਿ ਕਲੇਸਿ ਸਭ ਬਿਨਸ ਬਿਨਾਹੀ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿੱਟਹੁੰ ਬਲਿ ਜਾਹੀ॥੫॥

#### Paurī 5 (Sādh saṅgati ton balihār)

Sūraj chariai luk jāni ulū andh kandh jagi māhi.
Buke singh udiān mahi jambuk mirag na khoje pāhi.
Charhiā chand akās te vichi kunāli lukai nāhi.
Pankhī jete ban bikhe dithe bāj na thauri rahāhi.
Chor jār harāmakhor dihu charhiā ko disai nāhi.
Jin ke ridai giān hoi lakh agiānī sudh karāhī.
Sādh sangati kai darasanai kali kalesi sabh binas bināhī.
Sādh sangati viṭahun bali jāhī.

### Pauri 5 (Sacrifice unto holy congregation)

On sun-rise, the owls blind like wall hide themselves in the world. When the lion roars in the jungle, the jackals, deer etc. are not found around. Moon in the sky cannot be concealed behind a small plate. Seeing a hawk all the birds in the forest leave their places and become restive (and flutter for their safety). Thieves, adulterers and corrupt ones are not seen around after day break. Those, who have knowledge in their heart improve the intellect of lacs of ignorants. The glimpse of the holy congregation decimates all the tensions suffered in the *kaliyug*, the dark age. I am sacrifice unto the holy congregation.

### ਪਉੜੀ ੬ (ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਧੰਨ ਹੈ)

ਰਾਤਿ ਹਨ੍ਹੇਰੀ ਚਮਕਦੇ ਲਖ ਕਰੋੜੀ ਅੰਬਰਿ ਤਾਰੇ। ਚੜ੍ਹਿਐ ਚੰਦ ਮਲੀਣ ਹੋਣਿ ਕੋ ਲੁਕੈ ਕੋ ਬੁਕੈ ਬਬਾਰੇ। ਸੂਰਜ ਜੋਤਿ ਉਦੋਤਿ ਕਰਿ ਤਾਰੇ ਚੰਦ ਨ ਰੈਣਿ ਅੰਧਾਰੇ। ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਨ ਸੇਵਕਾਂ ਤੰਤ ਨ ਮੰਤ ਨ ਫੁਰਨਿ ਵਿਚਾਰੇ। ਵੇਦ ਕਤੇਬ ਨ ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਪੂਰੇ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਬਦ ਸਵਾਰੇ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥ ਸੁਹਾਵੜਾ ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਧੰਨੁ ਗੁਰੂ ਪਿਆਰੇ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਪਰਗਟੂ ਸੰਸਾਰੇ॥੬॥

#### Pauri 6 (Sādh saṅgati dhann hai)

Rāti hanherī chamakade lakh karoņī ambari tāre.
Chanhiai chand malīn honi ko lukai ko bukai babāre.
Sūraj joti udoti kari tāre chand na raini andhāre.
Devi dev na sevakān tant na mant na phurani vichāre.
Ved kateb na asat dhātu pūre satiguru sabad savāre.
Gurmukhi panth suhāvanā dhann gurū dhannu gurū piāre.
Sādh sangati paragatu sansāre.

### Pauri 6 (Blest is the holy congregation)

The lacs of stars shine in the dark night but with the moon rise they become dim. Some of them go in hiding while some continue to twinkle. With the sun rise, the stars, the moon and the dark night, all vanish. Before the servants, accomplished through the word of the true Guru, four varnas and four ashrams (aṣṭḍhātu), the Vedas, Katebas are negligible and the idea about gods, goddesses, their servants, tantra, mantra etc. does not even occur in the mind. The way of gurmukhs is delightful. Blest is the Guru and also blessed are his beloved ones. The glory of the holy congregation is manifest in the whole world.

### ਪਉੜੀ ੭ (ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੇ ਗਾਹਕ)

ਚਾਰਿ ਵਰਨਿ ਚਾਰਿ ਮਜ਼ਹਬਾਂ ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਵਰਤਨਿ ਵਰਤਾਰੇ। ਦਸ ਅਵਤਾਰ ਹਜਾਰ ਨਾਵ ਥਾਨ ਮੁਕਾਮ ਸਭੇ ਵਣਜਾਰੇ। ਇਕਤੁ ਹਟਹੁੰ ਵਣਜ ਲੈ ਦੇਸ ਦਿਸੰਤਰਿ ਕਰਨਿ ਪਸਾਰੇ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਪੂਰਾ ਸਾਹੁ ਹੈ ਬੇਪਰਵਾਹੁ ਅਥਾਹੁ ਭੰਡਾਰੇ। ਲੈ ਲੈ ਮੁਕਰਿ ਪਾਨਿ ਸਭ ਸਤਿਗੁਰੁ ਦੇਇ ਨ ਦੇ ਦਾ ਹਾਰੇ। ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਕਰਿ ਓਅੰਕਾਰਿ ਅਕਾਰ ਸਵਾਰੇ। ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਸਤਿਗੁਰ ਬਲਿਹਾਰੇ॥੭॥

#### Pauri 7 (Satiguru de gāhak)

Chāri varani chāri majahabān chhia darasan varatani varatāre. Das avatār hajār nāv thān mukām sabhe vaṇajāre. Ikatu haṭahun vaṇaj lai des disantari karāni pasāre. Satiguru pūrā sāhu hai beparavāhu athāhu bhaṇḍāre. Lai lai mukari pāni sabh satiguru dei na dendā hāre. Iku kavāu pasāu kari Oankāri akār savāre. Pārabraham satigur balīhāre.

### Pauri 7 (Seekers of the true Guru)

All the four varnas, four sects (of Muslims), six philosophies and their conducts, ten incarnations, thousands of names of the Lord and all holy seats are His travelling traders. Having taken commodities from the store of that supreme reality, they spread them far and wide in the country and beyond. That carefree true Guru (Lord) is their perfect banker and His warehouses are unfathomable (and never ending). All take from Him and disavow but He, the true Guru, never gets tired bestowing gifts. That Oankār Lord, extending His one vibrational sound, creates one and all. I am sacrifice unto this trancendental Brahm in the form of true Guru.

### ਪਉੜੀ ੮ (ਬਿਨਾ ਗੁਰ ਗਤਿ ਨਹੀਂ)

ਪੀਰ ਪੈਕੰਬਰ ਔਲੀਏ ਗੋਸ ਕੁਤਬ ਉਲਮਾਉ ਘਨੇਰੇ। ਸੇਖ ਮਸਾਇਕ ਸਾਦਕਾ ਸੁਹਦੇ ਔਰ ਸਹੀਦ ਬਹੁਤੇਰੇ। ਕਾਜੀ ਮੁਲਾਂ ਮਉਲਵੀ ਮੁਫਤੀ ਦਾਨਸਵੰਦ ਬੰਦੇਰੇ। ਰਿਖੀ ਮੁਨੀ ਦਿਗੰਬਰਾਂ ਕਾਲਖ ਕਰਾਮਾਤ ਅਗਲੇਰੇ। ਸਾਧਿਕ ਸਿਧਿ ਅਗਣਤ ਹੈਨਿ ਆਪ ਜਣਾਇਨਿ ਵਡੇ ਵਡੇਰੇ। ਬਿਨੁ ਗੁਰ ਕੋਇ ਨ ਸਿਝਈ ਹਉਮੈਂ ਵਧਦੀ ਜਾਇ ਵਧੇਰੇ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਬਿਨੁ ਹਉਮੈ ਹੇਰੇ॥੮॥

### Pauri 8 (Binā gur gati nahin)

Pīr paikambar aulīe gaus kutab ulamāu ghanere. Sekh masāik sādakā suhade aur sahīd bahutere. Kājī mulān maulavī muphatī dānasavand bandere. Rikhī munī digambarān kalakh karāmāt agalere. Sādhik sidhi agaņat haini āp jaṇāini vaḍe vaḍere. Binu gur koi na sijhaī haumain vadhadī jāi vadhere. Sādh sangati binu haumai here.

### Paurii 8 (No liberation without Guru)

Many are the pirs, prophets, auliyas, gauns, qutubs and ulemās (all spiritual designations among Muslims). Many shaikhs, sādiks(contented ones), and martyrs are there. Many are Qāzīs mullahs, maulavīs (all Muslim religious and judicial designations). (Similarly among the Hindus) Rṣīs, munis, Jain Digambars (Jain naked ascetics) and many miracle-makers knowing black magic are also known in this world. Innumerable are the practising, siddhs (yogis) who publicise themselves as great persons. None gets liberated without the true Guru without whom their ego goes on increasing further. Without holy congregation, the sense of ego stares at the jīv menacingly.

### ਪਉੜੀ ੯ (ਸਭੇ ਦਾਤਾਂ ਓਅੰਕਾਰ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਹਨ)

ਕਿਸੈ ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਕਿਸੈ ਦੇਇ ਕਿਸੈ ਨਿਧਿ ਕਰਾਮਾਤ ਸੁ ਕਿਸੈ। ਕਿਸੈ ਰਸਾਇਣ ਕਿਸੈ ਮਣਿ ਕਿਸੈ ਪਾਰਸ ਕਿਸੈ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਿਸੈ। ਤੰਤੁ ਮੰਤੁ ਪਾਖੰਡ ਕਿਸੈ ਵੀਰਾਰਾਧ ਦਿਸੰਤਰੁ ਦਿਸੈ। ਕਿਸੈ ਕਾਮਧੇਨੁ ਪਾਰਿਜਾਤ ਕਿਸੈ ਲਖਮੀ ਦੇਵੈ ਜਿਸੈ। ਨਾਟਕ ਚੇਟਕ ਆਸਣਾ ਨਿਵਲੀ ਕਰਮ ਭਰਮ ਭਉ ਮਿਸੈ। ਜੋਗੀ ਭੋਗੀ ਜੋਗੁ ਭੋਗੁ ਸਦਾ ਸੰਜੋਗੁ ਵਿਜੋਗੁ ਸਲਿਸੈ। ਓਅੰਕਾਰਿ ਅਕਾਰ ਸੁ ਤਿਸੈ॥੯॥

#### Pauri 9 (Sabhe dātān Oankār di bakhasîs'han)

Kisai ridhi sidhi kisai dei kisai nidhi karāmāt sui kisai. Kisai rasāin kisai mani kisai pāras kisai amrit risai. Tantu mantu pākhand kisai vīrārādh disantar disai. Kisai kāmadhenu pārijāt kisai lakhamī devai jisai. Nāṭak cheṭak āsanā nivalī karam bharam bhau misai. Jogī bhogī jogu bhogu sadā sañjogu vijogu salisai. Oankarī akar su tisai.

### Pauri 9 (All gifts are with the grace of Oankar, the Lord)

Upon some He bestows miraculous powers (riddhis, siddhis) and to some He gives wealth and to some other miracles. To some He gives life-elixir, to some the fabulous gem, to some the philosopher's stone and due to His grace in the inner self of some trickles the nectar. Some in His will practise tantra mantra hypocrisies and worship of Virs (Saivite worship) and some others He causes to wander in far off places. Upon some He bestows the wishfulfilling cow, upon some the wishfulfilling tree and on whomsoever He likes He bestows Lakṣamī (goddess of wealth). To delude many, He gives asans (postures), niolī karmas --the yogic exercises, and miracles and dramatic activities to many a person. He gives asceticism to yogis and luxuries to bhogīs (enjoyers of the wordly pleasures). Meeting and parting i.e. taking birth and dying always cojointly exist. These all are (various) forms of Oankār.

### ਪਉੜੀ ੧੦ (ਮਾਣਸ ਜਨਮ ਦੀ ਉੱਤਮਤਾ)

ਖਾਣੀ ਬਾਣੀ ਜੁਗਿ ਚਾਰਿ ਲਖ ਚਉਰਾਸੀਹ ਜੂਨਿ ਉਪਾਈ। ਉਤਮ ਜੂਨਿ ਵਖਾਣੀਐ ਮਾਣਸਿ ਜੂਨਿ ਦੁਲੰਭ ਦਿਖਾਈ। ਸਭਿ ਜੂਨੀ ਕਰਿ ਵਸਿ ਤਿਸੁ ਮਾਣਸਿ ਨੇ ਦਿਤੀ ਵਡਿਆਈ। ਬਹੁਤੇ ਮਾਣਸ ਜਗਤ ਵਿਚਿ ਪਰਾਧੀਨ ਕਿਛੁ ਸਮਝਿ ਨ ਪਾਈ। ਤਿਨ ਮੈ ਸੋ ਆਧੀਨ ਕੋ ਮੰਦੀ ਕੰਮੀ ਜਨਮੁ ਗਵਾਈ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਦੇ ਵੁਠਿਆਂ ਲਖ ਚਉਰਾਸੀਹ ਫੇਰਿ ਮਿਟਾਈ। ਗੁਰੁ ਸਬਦੀ ਵਡੀ ਵਡਿਆਈ॥੧੦॥

#### Pauri 10 (Mānas janam di utamatā)

Khāṇī bāṇī jugi chāri lakh chaurāsīh jūni upāī.
Utam jūni vakhāṇīai māṇas jūni dulambh dikhāī.
Sabhi jūnī kari vasi tisu māṇasi no ditī vaḍiāī.
Bahute mānas jagat vichi parādhīn kichhu samaji na pāī.
Tin mai so ādhīn ko mandī kammīn janamu gavāī.
Sādh saṅgati de vuṭhiān lakh chaurāsīh pheri miṭāī.
Guru sabadī vaḍī vaḍiāī.

### Pauri 10 (Excellence of human birth)

Four ages, four mines of life, four speeches (parā, paśyanti, madhyamā and vaikharī) and creatures living in lacs of species He has created. Human species known to be a rare one is the best of all the species. Making all the species subordinate to human species, the Lord has given it superiority. Most of the human beings in the world remain subordinated to each other and are unable to understand anything. Among them, those are real slaves who have lost their lives in evil deeds. The transmigration in the eighty four lac species of life is ended if the holy congregation is pleased. Real excellence is achieved by cultivating the Guru's word.

### ਪਉੜੀ ੧੧ (ਗੁਰਮੁਖ ਗਾਡੀ ਰਾਹ ਜਾਂ ਨਿੱਤ ਕਿਯਾ)

ਗੁਰਸਿਖ ਭਲਕੇ ਉਠ ਕਰਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੇ ਸਰੁ ਨ੍ਹਾਵੰਦਾ। ਗੁਰੁ ਕੈ ਬਚਨ ਉਚਾਰਿ ਕੈ ਧਰਮਸਾਲ ਦੀ ਸੁਰਤਿ ਕਰੰਦਾ। ਸਾਧਸੰਗਤਿ ਵਿਚਿ ਜਾਇ ਕੈ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਪ੍ਰੀਤਿ ਸੁਣੰਦਾ। ਸੰਕਾ ਮਨਹੁ ਮਿਟਾਇ ਕੈ ਗੁਰੁ ਸਿਖਾਂ ਦੀ ਸੇਵ ਕਰੰਦਾ। ਕਿਰਤ ਵਿਰਤ ਕਰਿ ਧਰਮੁ ਦੀ ਲੈ ਪਰਸਾਦ ਆਣਿ ਵਰਤੰਦਾ। ਗੁਰਸਿਖਾਂ ਨੇ ਦੇਇ ਕਰਿ ਪਿਛੋਂ ਬਚਿਆ ਆਪੁ ਖਵੰਦਾ। ਕਲੀ ਕਾਲ ਪਰਗਾਸ ਕਰਿ ਗੁਰੁ ਚੇਲਾ ਚੇਲਾ ਗੁਰੁ ਸੰਦਾ। ਗੁਰਮੁਖ ਗਾਡੀ ਰਾਹੁ ਚਲੰਦਾ॥੧੧॥

#### Paurī 11 (Gurmukh gāḍī rāh jān nitt kriyā)

Gursikh bhalake uṭh kari amrit vele saru nhāvandā.
Guru kai bachan uchāri kai dharamasāl dī surati karandā.
Sādh saṅgati vichi jāi kai gurbāṇī de prīti suṇandā.
Saṅkā manahun miṭāi kai gurusikhān dī sev karandā.
Kirat virat kari dharamu di lai parasād āṇi varatandā.
Gursikhān no dei kari pichhon bachiā āpu khavandā.
Kalī kāl paragās kari guru chelā chelā guru sandā.
Gurmukh gāḍī rāhu chalandā.

### Pauri 11 (The highway - daily conduct of the gurmukh)

The gurmukh getting up in ambrosial hours of the early morning takes bath in the sacred tank. Reciting the holy hymns of the Guru, he moves towards gurudvārā, the central place for Sikh. There, joining the holy congregation, he lovingly listens to Gurbaṇi, the holy hymns of the Guru. Effacing all doubt from his mind he serves the Sikhs of the Guru. Then by righteous means he earns his livelihood and he distributes the hard-earned meal among the needy ones. Offering first, to the Sikhs of Guru, the remainder he himself eats. In this dark age, illumined by such feelings, the disciple becomes Guru and the Guru disciple. The gurmukhs tread on such a highway (of religious life).

## ਪਉੜੀ ੧੨ (ਗੁਰ ਆਗਿਆ ਵਿਚ ਲੀਨ)

ਓਅੰਕਾਰ ਅਕਾਰੂ ਜਿਸੂ ਸਤਿਗੁਰੂ ਪੁਰਖੁ ਸਿਰੰਦਾ ਸੋਈ। ਇਕੁ ਕਵਾਉ ਪਸਾਉ ਜਿਸ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਸਤਿਸੰਗ ਵਿਲੋਈ। ਬ੍ਰਹਮਾ ਬਿਸਨੁ ਮਹੇਸੂ ਮਿਲਿ ਦਸ ਅਵਤਾਰ ਵੀਚਾਰ ਨ ਹੋਈ। ਭੇਦ ਨ ਬੇਦ ਕਤੇਬ ਨੋ ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਣ ਜਣੋਈ। ਉਤਮ ਜਨਮੁ ਸਕਾਰਥਾ ਚਰਣਿ ਸਰਣਿ ਸਤਿਗੁਰੁ ਵਿਰਲੋਈ। ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਸੁਣਿ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਹੋਇ ਮੁਰਦਾ ਹੋਇ ਮੁਰੀਦ ਸੁ ਕੋਈ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਗੋਰਿਸਤਾਨ ਸਮੋਈ॥੧੨॥

#### Pauri 12 (Gur āgiā vich līn)

Oankār akāru jisu satiguru purakhu sirandā soi. Ik kavāu pasāu jis sabad surati satisang viloi. Brahamā Bisanu Mahesu mili das avatār vichar na hoi. Bhed na bed kateb no hindū musalamān janoi. Utam janamu sakārathā charaṇi sarani satiguru viraloi. Guru sikh suṇi guru sikh hoi muradā hoi murīd sui koi. Satiguru gorisatān samoi.

### Pauri 12 (Absorbed in the will of the Guru)

The Oankār whose form is the true Guru, is the true creator of universe. From His one word the whole creation spreads, and in the holy congregation, the consciousness is merged in His word. Even Brahmā Viṣṇu Maheśa and the ten incarnations jointly, cannot ponder upon His mystery. Vedas, Katebas, Hindus, Muslims – none knows His secrets. Rare is a person who comes to the shelter of the feet of the true Guru and makes his life fruitful. Rare is a person who listening to the teachings of Guru becomes disciple, remains dead to passions, and prepares himself to be a true servant. Any rare one absorbs himself in graveyard (i.e. permanent haven) of the true Guru.

### ਪਉੜੀ ੧੩ (ਗੁਰ ਸਿੱਖਾਂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਸਭ ਭੰਬਲ ਭੂਸੇ ਖਾ ਰਹੇ ਹਨ)

ਜਪ ਤਪ ਹਠਿ ਨਿਗ੍ਰਹ ਘਣੇ ਚਉਦਹ ਵਿਦਿਆਂ ਵੇਦ ਵਖਾਣੇ। ਸੇਖ ਨਾਗ ਸਨਕਾਦਿਕਾਂ ਲੋਮਸ ਅੰਤੁ ਅਨੰਤ ਨ ਜਾਣੇ। ਜਤੀ ਸਤੀ ਸੰਤੋਖੀਆਂ ਸਿਧ ਨਾਥ ਹੋਇ ਨਾਥ ਭੁਲਾਣੇ। ਪੀਰ ਪੈਕੰਬਰ ਅਉਲੀਏ ਬੁਜ਼ਰਕਵਾਰ ਹਜਾਰ ਹੈਰਾਣੇ। ਜੋਗ ਭੋਗ ਲਖ ਰੋਗ ਸੋਗ ਲਖ ਸੰਜੋਗ ਵਿਜੋਗ ਵਿਡਾਣੇ। ਦਸ ਨਾਉਂ ਸੰਨਿਆਸੀਆਂ ਭੰਭਲ ਭੂਸੇ ਖਾਇ ਭੁਲਾਣੇ। ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਜੋਗੀ ਜਾਗਦੇ ਹੋਰ ਸਭੇ ਬਨਵਾਸੁ ਲੁਕਾਣੇ। ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਨਾਮੁ ਵਖਾਣੇ॥੧੩॥

#### Paurī 13 (Gursikhān ton binā sabh bhambal - bhūse khā rahe han)

Jap tak haṭhi nigrah ghaṇe chaudah vidiā ved vakhāṇe. Sekh nāg sanakādikāṅ lomas antu anantu na jāne. Jatī satī santokhīāṅ sidh nāth hoi nāth bhulāṇe. Pīr paikambar aulīe bujarakavār hajār hairāṇe. Jog bhog lakh rog sog lakh sañjog vijog viḍāṇe. Das nāuṅ sanniāsiāṅ bhambal bhūse khāi bhulāṇe. Gur sikh jogī jāgade hor sabhe banavāsu lukāṇe. Sādh saṅgati mili nāmu vakhāṇe.

# Pauri 13 (All except the Sikhs of the Guru are wandering in delusions)

Recitations, austerities, persistences, many renunciaitions explanations on Vedas and all the fourteen skills are known in the world. Even Śeṣanāg, Sanaks, and rishi Lomas do not know the mystery of that infinite. Celebates, follower of truth, contented ones, siddhs, nāths (yogis) all becoming masterless are wandering in delusions. Searching Him all the pūrs, prophets, auliyās and thousands of old men are wonderstruck (because they could not know Him). Yogas (austerties), bhogs (joys), lacs of ailments, sufferings and separations, all are illusions. Ten sects of sannyasis are wandering in delusions. Disciple yogis of the Guru always remain alert whereas others have hidden themselves in the jungles, i.e. they are unconcerned with the problems of the world. Joining the holy congregation, the Sikhs of the Guru eulogize the glory of the name of the Lord.

### ਪਉੜੀ ੧੪ (ਸਤਿਗੁਰੁ ਦੀ ਸਿੱਖਿਆ)

ਚੰਦ ਸੂਰਜ ਲਖ ਚਾਨਣੇ ਤਿਲ ਨ ਪੁਜਨਿ ਸਤਿਗੁਰੁ ਮਤੀ। ਲਖ ਪਾਤਾਲ ਅਕਾਸ ਲਖ ਉਚੀ ਨੀਵੀਂ ਕਿਰਣਿ ਨ ਰਤੀ। ਲਖ ਪਾਣੀ ਲਖ ਪਉਣ ਮਿਲਿ ਰੰਗ ਬਿਰੰਗ ਤਰੰਗ ਨ ਵਤੀ। ਆਦਿ ਨ ਅੰਤੁ ਨ ਮੰਤੁ ਪਲੁ ਲਖ ਪਰਲਉ ਲਖ ਲਖ ਉਤਪਤੀ। ਧੀਰਜ ਧਰਮ ਨ ਪੁਜਨੀ ਲਖ ਲਖ ਪਰਬਤ ਲਖ ਧਰਤੀ। ਲਖ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਲਖ ਤੁਲਿ ਨ ਤੁਲੀਐ ਤਿਲ ਗੁਰਮਤੀ। ਸਿਮਰਣ ਕਿਰਣਿ ਘਣੀ ਘੋਲ ਘਤੀ॥੧੪॥

#### Paurī 14 (Satigurū dī sikhiā)

Chand sūraj lakh chānaņe til na pujani satiguru matī.
Lakh pātāl akās lakh uchī nīvīn kiraņi na ratī.
Lakh pānī lakh paun mili rang birang tarang na vatī.
Ādi na antu na mantu palu lakh paralau lakh lakh utapatī.
Dhīraj dharam na pujanī lakh lakh parabat lakh dharatī.
Lakh giān dhiān lakh tuli na tulīai til gurmatī.
Simaran kiran ghanī ghol ghatī.

### Pauri 14 (Teachings of the true Guru)

The light of lacs of moons and suns cannot become equal to an iota of the wisdom of the true Guru. Millions of nether worlds and millions of skies exist but there is not the slightest maladjustment in their alignment. Lacs of airs and waters join to create moving waves of different hues. Millions of creations and millions of dissolutions continuously alternate without the beginning, middle and end of the process. Lacs of forbearing earths and mountains cannot equate the teachings of the true Guru in perseverance and righteousness. Millions types of knowledges and meditations are not equal to even a particle of the knowledge of the wisdom of Guru (gurmat). I have sacrified lacs of rays of lights for one ray of the meditation upon the Lord.

### ਪਉੜੀ ੧੫ (ਵਿਰਲੇ ਬੰਦੇ)

ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਕਵਾਉ ਵਿਚਿ ਲਖ ਲਖ ਲਹਰਿ ਤਰੰਗ ਉਠੰਦੇ। ਇਕਸ ਲਹਰਿ ਤਰੰਗ ਵਿਚਿ ਲਖ ਲਖ ਲਖ ਦਰੀਆਉ ਵਹੰਦੇ। ਇਕਸ ਇਕਸ ਦਰੀਆਉ ਵਿਚਿ ਲਖ ਅਵਤਾਰ ਅਕਾਰ ਫਿਰੰਦੇ। ਮਛ ਕਛ ਮਰਿਜੀਵੜੇ ਅਗਮ ਅਥਾਹ ਨ ਹਾਥਿ ਲਹੰਦੇ। ਪਰਵਦਗਾਰ ਅਪਾਰੁ ਹੈ ਪਾਰਾਵਾਰ ਨ ਲਹਨਿ ਤਰੰਦੇ। ਅਜਰਾਵਰੁ ਸਤਿਗੁਰੁ ਪੁਰਖੁ ਗੁਰਮਤਿ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਅਜਰੁ ਜਰੰਦੇ। ਕਰਨਿ ਬੰਦਗੀ ਵਿਰਲੇ ਬੰਦੇ॥੧੫॥

#### Pauri 15 (Virale bande)

Lakh dariāu kavāu vichi lakh lakh lahari tarang uthande. Ikas lahari tarang vich lakh lakh lakh dariāu vahande. Ikas ikas dariāu vichi lakh avatār akār phirande. Machh kachh marijīvare agam athāh na hāthi lahande. Paravadagār apāru hai pārāvār na lahani tarande. Ajarāvaru satiguru purakhu gurmati guru sikh ajaru jarande. Karani bandagī virale bande.

### Pauri 15 (Rare servants)

In the one word of the Lord lacs of rivers (of life) flow and lacs of waves come up in them. In His one wave again, lacs of rivers (of life) flow. In each river, in the form of incarnations, lacs of jivs assuming many forms are roaming about. Incarnations in the form of fish and tortoise dive into it but they cannot fathom its depth, i.e. they cannot know the limits of that supreme reality. That sustainer Lord is beyond all limits; none can know the bounds of his waves. That true Guru is the excellent purus and the disciples of the Guru bear the unbearable, through the wisdom of the Guru (gurmat). Rare are the people who undertake such devotional worship.

### ਪਉੜੀ ੧੬ (ਆਦਿ ਪੁਰਖ)

ਇਕ ਕਵਾਉ ਅਮਾਉ ਜਿਸੁ ਕੇਵਡੁ ਵਡੇ ਦੀ ਵਡਿਆਈ। ਓਅੰਕਾਰ ਅਕਾਰ ਜਿਸੁ ਤਿਸੁ ਦਾ ਅੰਤੁ ਨ ਕੋਊ ਪਾਈ। ਅਧਾ ਸਾਹੁ ਅਥਾਹੁ ਜਿਸੁ ਵਡੀ ਆਰਜਾ ਗਣਤ ਨ ਆਈ। ਕੁਦਰਤਿ ਕੀਮ ਨ ਜਾਣੀਐ ਕਾਦਰੁ ਅਲਖੁ ਨ ਲਖਿਆ ਜਾਈ। ਦਾਤਿ ਨ ਕੀਮ ਨ ਰਾਤਿ ਦਿਹੁ ਬੇਸੁਮਾਰੁ ਦਾਤਾਰੁ ਖੁਦਾਈ। ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅਨਾਥ ਨਾਥ ਅਕਥ ਕਥਾ ਨੇਤਿ ਨੇਤਿ ਅਲਾਈ। ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਆਦੇਸੁ ਕਰਾਈ॥੧੬॥

### Paurī 16 (Ādi purakh)

Ik kavāu amāu jisu kevad vade dī vadiāī.
Oankār akār jisu tis dā antu na koū pāi.
Adhā sāhu athāhu jisu vadī ārajā gaņat na āī.
Kudarati kīm na jānīai kādaru alakhu na lakhiā jāī.
Dāti na kīm na rāti dihu besumāru dātāru khudāī.
Abigati gati anāth nāth akath kathā neti neti alāī.
Ādi purakhu ādesu karāī.

### Pauri 16 (Primeval Lord)

What could be said about the greatness of that great Lord whose one word is beyond all measures. None can know His mystery whose base is only One Oankār. How could His long life be counted whose half a breath is unfathomable. His creation cannot be evaluated; how can then that imperceptible one be beholden (understood). His gifts such as days and nights are also invaluable and His other boons are also infinite. Indescribable is the position of the Lord, the master of the masterless, and His unnarratable story can only be concluded by saying *neti neti* (this is not, this not). Worthy of salutation is only that primeval Lord.

3

### ਪਉੜੀ ੧੭ (ਫੋਕਟ ਕਰਮਾਂ ਦੀ ਨਿਖੇਧੀ)

ਸਿਰੁ ਕਲਵਤੁ ਲੈ ਲਖ ਵਾਰ ਹੋਮੇ ਕਟਿ ਕਟਿ ਤਿਲੂ ਤਿਲੂ ਦੇਹੀ। ਗਲੈ ਹਿਮਾਚਲ ਲਖ ਵਾਰਿ ਕਰੈ ਉਰਧ ਤਪ ਜੁਗਤਿ ਸਨੇਹੀ। ਜਲ ਤਪੁ ਸਾਧੇ ਅਗਨਿ ਤਪੁ ਪੂੰਅਰ ਤਪੁ ਕਰਿ ਹੋਇ ਵਿਦੇਹੀ। ਵਰਤ ਨੇਮ ਸੰਜਮ ਘਣੇ ਦੇਵੀ ਦੇਵ ਅਸਥਾਨ ਭਵੇਹੀ। ਪੁੰਨ ਦਾਨ ਚੰਗਿਆਈਆਂ ਸਿਧਾਸਣ ਸਿੰਘਾਸਣ ਥੇ ਏਹੀ। ਨਿਵਲੀ ਕਰਮ ਭੁਇਅੰਗਮਾਂ ਪੂਰਕ ਕੁੰਭਕ ਰੇਚ ਕਰੇਹੀ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲ ਸਰਨਿ ਸਭੇਹੀ॥੧੭॥

#### Pauri 17 (Phokat karamān di nikhedhi)

Siru kalavatu lai lakh vār home kati kaṭi tilu tilu dehī. Galai himāchal lakh vāri karai uradh tap jugati sanehī. Jal tapu sādhe agani tapu pūnar tapu kari hoi videhī. Varat nem sañjam ghaṇe devī dev asāthān bhavehī. Punn dān changiātān sidhāsaṇ singhāsaṇ the ehī. Nivalī karam bhuiangamā pūrak kumbhak rech karehī. Gurmukhi sukh phal sarani sabhehī.

### Pauri 17 (Condemnation of worthless actions)

If a saw is held one's head and the body is cut piece by piece to be put as burnt offerings; if lacs of times one gets decayed in snow or adopting proper techniques one undertakes penances with body upside down; if one becomes bodyless through water penances, fire-penances, and internal fire-penances; if one practises fasts, rules, disciplines and wanders about the places of gods and goddesses; if one makes throne of virtuous charities, goodness and lotus postures and sits on it; if one practises nioli karma, serpent posture, exhalation, inhalation and suspension of vital air (prāṇāyām); all these together are not equal to the fruit of delight attained by the gurmukh.

4

### ਪਉੜੀ ੧੮ (ਸੂਖ ਫਲ ਦੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ)

ਸਹਸ ਸਿਆਣੇ ਸੈਪੁਰਸ ਸਹਸ ਸਿਆਣਪ ਲਇਆ ਨ ਜਾਈ। ਸਹਸ ਸੁਘੜ ਸੁਘੜਾਈਆਂ ਤੁਲੂ ਨ ਸਹਸ ਚਤੁਰ ਚਤੁਰਾਈ। ਲਖ ਹਕੀਮ ਲਖ ਹਿਕਮਤੀ ਦੁਨੀਆਦਾਰ ਵਡੇ ਦੁਨਿਆਈ। ਲਖ ਸਾਹ ਪਤਿਸਾਹ ਲਖ ਲਖ ਵਜੀਰ ਨ ਮਸਲਤ ਕਾਈ। ਜਤੀ ਸਤੀ ਸੰਤੋਖਆਂ ਸਿਧ ਨਾਥ ਮਿਲਿ ਹਾਥ ਨ ਪਾਈ। ਚਾਰ ਵਰਨ ਚਾਰ ਮਜਹਬਾਂ ਛਿਅ ਦਰਸਨ ਨਹਿਂ ਅਲਖੁ ਲਖਾਈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲ ਵਡੀ ਵਡਿਆਈ॥੧੮॥

#### Paurī 18 (Sukh phal dī visesatā)

Sahas siāņe saipuras sahas siāņap laiā na jāi.
Sahas sughar sugharātān tulu na sahas chatur chaturāt.
Lakh hakīm lakh hikamatī dunīādār vaģe duniāt.
Lakh sāh patisāh lakh lakh vajīr na masalat kāt.
Jatī satī santokhīān sidh nāth mili hāth na pāt.
Chār varan chār majahabān chhia darasan nahin alakhu lakhāt.
Gurmukhi sukh phal vaģī vaģiāt.

### Pauri 18 (Peculiarity of the fruit of delight)

Millions of wisemen through their skills cannot attain the (supreme) fruit of delight. Millions of skillful persons with their skills and thousands of clever persons with their cleverness cannot attain Him.Lacs of physicians, lacs of ingenious persons and other worldly wise people; lacs of kings, emperors and of their minister in lacs are there but no suggestion of anybody is of any use. Celebates, truthful and contented ones, siddhs, nāths, none could lay his hand upon Him. None, including four varnas, four sects and six philosophies could behold that imperceptible Lord's fruit of delight. Great is the glory of the fruit of delight of the gurmukhs.

### ਪਉੜੀ ੧੯ (ਪੀਰ ਮੁਰੀਦੀ)

ਪੀਰ ਮੁਰੀਦੀ ਗਾਖੜੀ ਪੀਰਾਂ ਪੀਰ ਗੁਰਾਂ ਗੁਰੂ ਜਾਣੈ। ਸਤਿਗੁਰੁ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਲੈ ਵੀਹ ਇਕੀਹ ਉਲੰਘਿ ਸਿਵਾਣੈ। ਮੁਰਦਾ ਹੋਇ ਮੁਰੀਦ ਸੋ ਗੁਰੂ ਸਿਖ ਜਾਇ ਸਮਾਇ ਬਬਾਣੈ। ਪੈਰੀਂ ਪੈ ਪਾ ਖਾਕ ਹੋਇ ਤਿਸ਼ ਪਾ ਖਾਕ ਪਾਕੂ ਪਤੀਆਣੈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਪੰਥੂ ਅਗੰਮੂ ਹੈ ਮਰਿ ਮਰਿ ਜੀਵੈ ਜਾਇ ਪਛਾਣੈ। ਗੁਰੂ ਉਪਦੇਸ਼ ਅਵੇਸ਼ ਕਰਿ ਕੀੜੀ ਭ੍ਰਿੰਗੀ ਵਾਂਗ ਵਿਡਾਣੈ। ਅਕਥ ਕਥਾ ਕਉਣ ਆਖਿ ਵਖਾਣੈ॥੧੯॥

#### Pauri 19 (Pir muridi)

Pir muridi gākhaṇi pirān piru gurān guru jāṇai.
Satiguru dā upadesu lai vih ikih ulanghi siñāṇai.
Muradā hoi murid so guru sikh jāi samāi babāṇai.
Pairin pai pā khāk hoi tisu pā khāk pāku patiāṇai.
Gurmukh panthu agammu hai mari mari jīvai jāi pachhāṇai.
Gur upadesu avesu kaṇi kirī bhringi vāng viḍāṇai.
Akath kathā kauṇ ākhi vakhāṇai.

### Pauri 19 (Master and discipleship)

Discipleship of the Guru is a difficult task; any  $p\bar{u}r$  or Guru of the Gurus knows it. Accepting the teachings of the true Guru and going beyond the wordly illusions He identifies that Lord. Only that Sikh of the Guru absorbs his self into Bābā (Nānak) who has become dead to his carnal desires. Falling at the Guru's feet he becomes the dust of his feet; people consider such dust of the feet of a humble Sikh as sacred. Unapproachable is the way of gurmukhs; while being dead they remain alive (i.e. they make only their desires dead), and ultimately they identify the Lord. Inspired by the teachings of the Guru and adopting the conduct of bhringi insect (which transforms small ant into bhringi), he (the disciple) attains the grandeur and greatness of the Guru. Who, in fact, can describe this ineffable story?

8

### ਪਉੜੀ ੨੦ ( ਸੁਖ ਵਲ)

ਚਾਰਿ ਵਰਨਿ ਮਿਲਿ ਸਾਧਸੰਗਿ ਚਾਰ ਚਵਕਾ ਸੋਲਹਿ ਜਾਣੈ। ਪੰਜ ਸਬਦ ਗੁਰ ਸਬਦ ਲਿਵ ਪੰਜੂ ਪੰਜੇ ਪੰਜੀਹ ਲਾਣੈ। ਛਿਅ ਦਰਸਣ ਇਕ ਦਰਸਣੋ ਛਿਅ ਛਕੇ ਛਤੀਹ ਸਮਾਣੈ। ਸਤ ਦੀਪ ਇਕ ਦੀਪਕੋ ਸਤ ਸਤੇ ਉਣਵੰਜਹਿ ਭਾਣੈ। ਅਸਟ ਧਾਤੁ ਇਕੁ ਧਾਤ ਕਰਿ ਅਠੂ ਅਠੇ ਚਉਹਠ ਮਾਣੈ। ਨਉਂ ਨਾਥ ਇਕ ਨਾਥ ਹੈ ਨਉਂ ਨਾਏ ਏਕਾਸੀਹ ਦਾਣੈ। ਦਸ ਦੁਆਰ ਨਿਰਧਾਰ ਕਰਿ ਦਾਹੋ ਦਾਹੇ ਸਉ ਪਰਵਾਣੈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲ ਚੋਜ ਵਿਡਾਣੈ॥੨੦॥

#### Pauri 20 (Sukh phal)

Chāri varani mili sādh sangi chār chavakā solahi jāṇai. Pañj sabad gur sabad liv pañju pañje pañjih lāṇai. Chhia darasaṇ ik darasaṇo chhia chhake chhatih samāṇai. Sat dīp ik dīpako sat sate uṇvañjahi bhāṇai. Asaṭ dhātu iku dhāt kari aṭhū aṭhe chauhaṭh māṇai. Naun nāth ik nāth hai naun nāen ekāsih dāṇai. Das duār niradhar kari dāho dāhe sau paravāṇai. Gurmukhi sukh phal choj viḍāṇai.

#### Pauri 20 (Fruit of delight)

After coming to holy congregation all the four varnas (castes) become four time more powerful i.e. they become perfect sixteen types of skills in them. Absorbing consciousness in five qualities of word (parā, paśyanti, madhyamā, vaikharī and mātrikā), the jīv tames all the five times five, i.e. twenty-five proclivities of human nature. Subsuming six philosophies in the one philosophy of the Lord, the jīv comes to know about the significance of six times six, i.e. thirty six postures (of yoga). Beholding the light of one lamp in all the seven continents, forty nine (7x7) airs are controlled by jīv. The delight of sixty four skills is enjoyed when the ast dhātu in the form of four varnas and four ashrams associated with philosopher's stone in the form of (one) Guru is transformed into gold. By bowing before one master of the nine nāths (masters), the knowledge about the eighty-one divisions (of cosmos) is attained. Getting freedom from the ten doors (of body) the perfect yogi gets cent percent accepted (in the court of Lord). Gurmukhs' fruit of delight possesses a subtle mystique.

### ਪਉੜੀ ੨੧ (ਸਤਿਗੁਰ ਮਹਿਮਾ)

ਸਉ ਵਿਚ ਵਰਤੈ ਸਿਖ ਸੰਤ ਇਕੋਤਰ ਸੋ ਸਤਿਗੁਰ ਅਬਿਨਾਸੀ। ਸਦਾ ਸਦੀਵ ਦੀਬਾਣ ਜਿਸੂ ਅਸਥਿਰ ਸਦਾ ਨ ਆਵੈ ਜਾਸੀ। ਇਕ ਮਨ ਜਿਨ੍ਹੈਂ ਧਿਆਇਆ ਕਾਟੀ ਗਲਹੁ ਤਿਸੈ ਜਮ ਫਾਸੀ। ਇਕੋ ਇਕ ਵਰਤਦਾ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਸਤਿਗੁਰੂ ਜਣਾਸੀ। ਬਿਨੁ ਦਰਸਨੁ ਗੁਰੁ ਮੂਰਤਿ ਭ੍ਰਮਤਾ ਫਿਰੇ ਲਖ ਜੂਨਿ ਚਉਰਾਸੀ। ਬਿਨੁ ਦੀਖਿਆ ਗੁਰਦੇਵ ਦੀ ਮਰਿ ਜਨਮੇ ਵਿਚਿ ਨਰਕ ਪਵਾਸੀ। ਨਿਰਗੁਣ ਸਰਗੁਣ ਸਤਿਗੁਰੂ ਵਿਰਲਾ ਕੋ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸਮਾਸੀ। ਬਿਨੁ ਗੁਰੁ ਓਟ ਨ ਹੋਰੁ ਕੋ ਸਚੀ ਓਟ ਨ ਕਦੇ ਬਿਨਾਸੀ। ਗੁਰਾਂ ਗੁਰੂ ਸਤਿਗੁਰੁ ਪੁਰਖੁ ਆਦਿ ਅੰਤਿ ਥਿਰੁ ਗੁਰੂ ਰਹਾਸੀ। ਕੋ ਵਿਰਲਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਹਜਿ ਸਮਾਸੀ॥੨੧॥

#### Paurī 21 (Satigur - mahimā)

Sau vich varatai sikh sant ikotar sau satigur abināsī.
Sadā sadīv dibān jisu asathir sadā na āvai jāsī.
Ik man jinhen dhiāiā kāṭī galahu tisai jam phāsī.
Iko ik varatadā sabad surati satigurū jaṇāsī.
Binu darasanu guru mūrati bhramatā phire lakh jūni chaurāsī.
Binu dikhiā guradev dī mari janame vichi narak pavāsī.
Niraguņ saraguņ satigurū viralā ko gur sabad samāsī.
Binu guru oṭ na horu ko sachī oṭ na kade bināsī.
Gurān gurū satiguru purakhu ādi anti thiru gurū rahāsī.
Ko viralā gurmukhi sahaji samāsī.

### Pauri 21 (Praises of the true Guru)

If the Sikh is hundred times, the eternal true Guru is hundred and one times. His court is ever steadfast and he never undergoes the cycle of transmigration. He who meditates upon Him with singleminded devotion, gets his noose of Yama, cut asunder. That one Lord alone pervades everywhere, and only by merging consciousness in the word that true Guru can be known. Without the glimpse of the manifest Guru (the word of Guru), the jīv wanders in eightyfour lacs of species of life. Without the teachings of Guru, the jīv goes on taking birth and dying and is ultimately thrown in hell. The true Guru (Lord) is without attributes and yet possesses all the qualities. A rare one absorbes himself in the word of the Guru. There is no shelter without Guru's and this true refuge never gets destroyed. The true Guru (Lord), Guru of all Gurus, is the immutable Guru from beginning to end. Any rare gurmukh gets merged in the equipoise.

### ਪਉੜੀ ੨੨ (ਮੂਲ ਵਰਣਨ)

ਧਿਆਨ ਮੂਲ ਮੂਰਤਿ ਗੁਰੂ ਪੂਜਾ ਮੂਲ ਗੁਰੁ ਚਰਣ ਪੁਜਾਏ। ਮੰਤ੍ਰ ਮੂਲੁ ਗੁਰੁ ਵਾਕ ਹੈ ਸਜ਼ੂ ਸਬਦੁ ਸਤਿਗੁਰੂ ਸੁਣਾਏ। ਚਰਣਾਦਿਤ ਪਵਿਤ੍ ਹੈ ਚਰਣ ਕਮਲ ਗੁਰੁ ਸਿਖ ਧੁਆਏ। ਚਰਣਾਮ੍ਰਿਤ ਕਸਮਲ ਕਟੇ ਗੁਰੁ ਧੂਰੀ ਬੁਰੇ ਲੇਖ ਮਿਟਾਏ। ਸਤਿ ਨਾਮੁ ਕਰਤਾ ਪੁਰਖੁ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਿਚਿ ਰਿਦੈ ਸਮਾਏ। ਬਾਰਹ ਤਿਲਕ ਮਿਟਾਇ ਕੇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਤਿਲਕ ਨੀਸਾਣ ਚੜ੍ਹਾਏ। ਰਹੁਰਾਸੀ ਰਹੁਰਾਸਿ ਏਹੁ ਇਕੋ ਜਪੀਐ ਹੋਰੁ ਤਜਾਏ। ਬਿਨੁ ਗੁਰੁ ਪੂਰੈ ਆਏ ਜਾਏ॥੨੨॥੪੦॥ਚਾਲੀਹ॥

#### Pauri 22 (Mül varanan)

Dhiān mūl mūrati gurū pūjā mūl guru charaņ pujāe.

Mantru mūlu guru vāk hai sachu sabadu satigurū suņāe.

Charaņodaku pavitr hai charaņ kamal guru sikh dhuāe.

Charānāmrit kasamal kaţe guru dhūrī bure lekh miṭāe.

Sati nāmu karatā purakhu vāhigurū vichi ridai samāe.

Bārah tilak miṭai ke gurmukhi tilak nīsāṇ chaṛhāe.

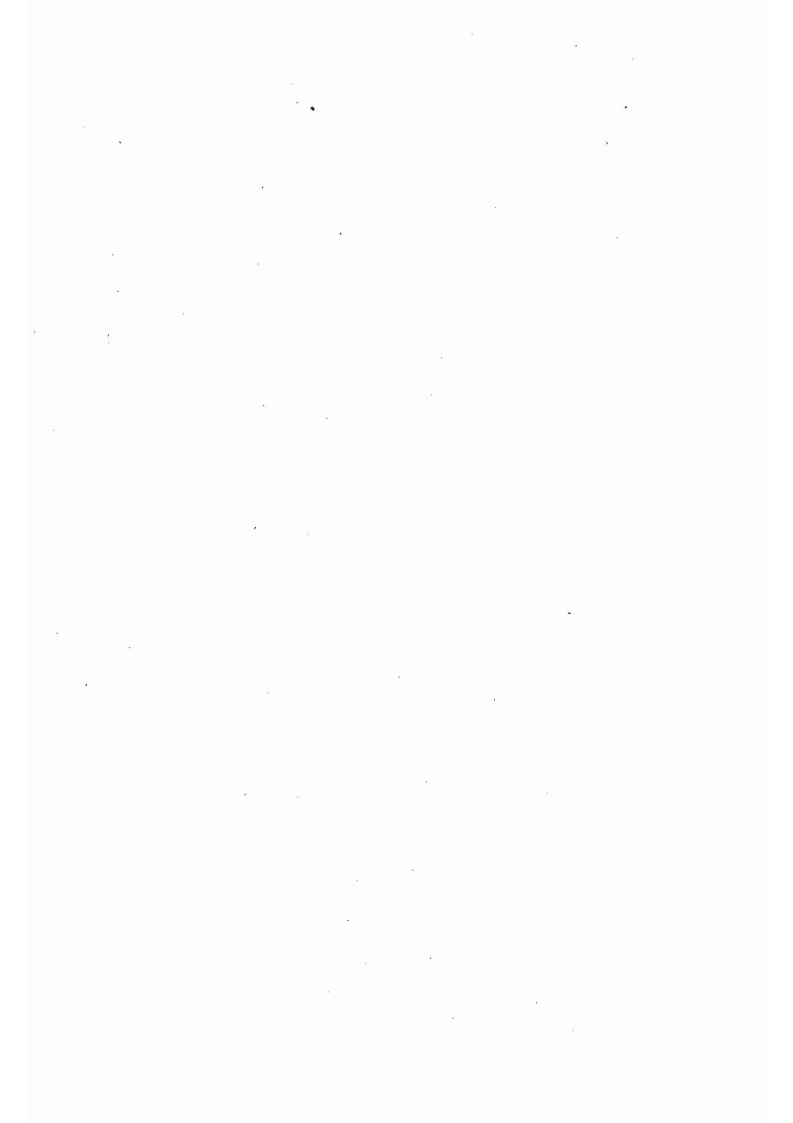
Rahurāsī rahurāsi ehu iko japīau hori tajāe.

Binu gur darasanu dekhaṇā bhramatā phire ṭhauṛi nahīn pāe.

Binu guru pūrai āe jāe.

### Pauri 22 (Basic description)

Basis of meditation is the form of Guru (who is with qualities as well as beyond all qualities) and basic worship is worship of the feet of the Guru. Basis of the mantras is the word of the Guru and the true Guru recites the true word. The wash of the feet of Guru is sacred and the Sikhs wash the lotus feet (of the Guru). Nectar of the feet of Guru cuts asunder all sins and the dust of the Guru's feet erases all evil writs. By its grace the true named creator Lord, Vāhigurū, comes to reside in the heart. Effacing the twelve marks of the yogis, the gurmukh puts on his forehead the mark of the grace of the Lord. Out of all religious conducts, only one code of conduct is true that repudiating all, one should go on remembering the one Lord alone. Following any one other than the Guru, man goes on wandering without any shelter. Devoid of the perfect Guru, jiv goes on suffering transmigration.



### Glossary

Aham, Ahankār, Hankār ego, known in Sikhism as chronic ailment

Amāvas no-moon night

Ambar sky

Ārajā age, life span

Ārasī mirror

Aulīā a Muslim saint

Bābā grand old man, generally used for Guru Nānak

Babīhā rain bird

Baisantar fire

Bārah panth twelve sects of yogis

Bedī direct descendant of Guru Nanak

Bemukh apostate

Bhadan tonsure ceremony in Hinduism

Bhairav the terrible form of Siva

Bhāu-Bhagati loving devotion

Bhavajal world ocean full of troubles

Chānaṇ light (of knowledge)

Charaṇāmrit the feet-wash

Chitragupt known as the accountant of Yama, the god of

death

Daint demon

Dandaut prostration by lying flat on ground with face

downward

Daragāh court of the Lord

Dharamasāl earlier form of Gurdvārā, the door of the Guru,

the abode of dharma

Dhaul mythological bull holding the earth on its horn

Digambar . Jain ascetics who wear no cloth

Dīvā earthen lamp.

Dubājarā a double cross, bastard, betrayer.

Dasavandh Sikh tenent of offering one-tenth of income to the

House of the Guru for the projects of public weal.

Ekankār the supreme one Lord containing His self in ...

Himself.

| Glossar | У |
|---------|---|
|---------|---|

Kūr Lūan

452 literally highway but symbolically Sikh way of Gādīrāh Gandharav bard of heaven as known in Hindu mythology. owl, a stupid person. Ghugū Golak cash box placed in the Gurdvārā where people offer money. Name of fruit of a small size grown on banyan Gular tree. Gurbānī (bānī) hymns compiled in the Guru Granth Sahib. wisdom of Guru, generally known as essence of Gurmati Sikhism. Guru oriented, the ideal man in the Guru Granth Gurmukh Sāhib. anniversaries pertaining to the Gurus. Gurpurab Guriāi Guruship Harichandauri an imaginary city in the sky. Hasti elephant. Haumai ego, the chronic ailment. burnt offerings. Hom Hukam divine order, will of the Lord. Id Muslim festival of rejoicings. Indr king of gods. Kachakaul begging bowl. a syllabic metre of eight steps in Punjabi and Kabitt Hindi poetry. the dark Age among the four Ages other three Kaliyug being satyug, tretā and dvāpar. 1 Kaus wooden sandal. Katebs four holy books of semitic religions: Tauret, Iñjil, Zabūr and Holy Qurān. the first resonance known to be the basic cause Kavāu of this whole creation. six practices of Hath yoga - dhauti, neti, kapāl-Khat karam bhātī, trātak etc. Khat shāstra six systems of Indian philosophy – Sānkhy, Yoga, Nyāy, Vaisesik, Mimānsā and Vedānta. Kinnar instrumentalist of gods. Kirat rightful earning. Kudarati nature, power of the Almighty.

falsehood.

trichome.

Mānasarovar holy lake in Kailās mountains.

Manmukh mind-oriented one.

Marajīvarā diver who without caring for his life dives deep

into the ocean and brings pearls from the bottom.

Masāik plural of Śaikh.

Masands those devotees who from far flung places, at

regular invervals brought offerings of the Sikhs

to the presence of the Guru.

Masit mosque – place of Muslim worship.

Maulavia Muslim priest.Mīnāa dissembler.

Miragānī deer-skin, seat of deer-skin.

Mor peacock.

Mukati final liberation.

Munī ascetic of Śramanic tradition.

 $N\bar{a}m$  the essence and support of the whole world.

Namāz Muslim way of worship of Allah.

Nāth yogi known for his rigorous discipline.

Nimmartā humility.

Niramal panth the pure way, generally used for Sikhism.

Oankar the primal energy of which the whole of the

cosmos is made or the supreme Lord in the formless form of first cosmic vibration tending to be many as names and forms of the world.

Paigambar prophet.

Pañchāin a gathering of five elite persons.

Paramhans a realised soul who is competent to sift truth from

falsehood.

*Rāsi* sign of zodiac, capital investment.

Riddhi-siddhi miraculous powers.

Rozā fast, Muslims observe during the month of

Ramdān.

Sabad (sabd) the Word – primordial vibration by and of the

Lord.

Sachakhand abode of truth.
Sakārath useful, successful.

Sākat follower of goddess Durgā.

Sangat assembly of holy persons, holy congregation

around the Guru Granth Sāhib.

Sarevare Jain ascetics.

Savaiyā a verse formation of four lines.

Siddh adept and proven ascetic supposed to have many miraculous powers. Siddhs were known eightyfour in number. Śiva god of destruction in Hindu mythology. Śiva-śakati divine power and maya. Sodar hymn meant for recitation by the Sikhs in the evening. direct descendant of Guru Rām Dās. Sodhi mountain in the high ranges of Himālay. Sumer Suniārā goldsmith, jeweller. fifteenth, out of twenty-seven stars formations Svāti-nakstr known in Indian astrological science. confluence of three rivers - Gangā, Yamunā and Tribeni, Triveni, Trikuți Sarasavatī at Prayāg (Allahabad) in India but in body the meeting point of three most important nerves i.e. Irā, Pingalā and Susumnā in the forehead. all the three worlds i.e. sky, earth and the nether Tribhavan Vāhigurū wondrously awe inspiring God as known in Sikhism. Vaisekhak, Vaisesik name of a Shastra. bamboo, a man internally hollow and self Vāns destructive.

Vāra heroic ballad, a form of Punjābi poetry.Vārfence supposed to protect the crops.Vedāntaend of the Vedas – name of a Shastra.

Yama (Jam) god of death.

# Index

| A 11 - 1              | 117                                                         |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------|
| Allah                 | 416                                                         |
| Amar Dās (Guru)       | 71, 72, 73, 74, 77, 79, 87, 140, 141, 406, 408              |
| Ambarīş               | 56                                                          |
| amrit                 | 34                                                          |
| Angad (Guru)          | 32, 67, 68, 69, 71, 74, 75, 77, 87, 140, 141, 406, 408      |
| anil (bird)           | 16, 28                                                      |
| Arjan Dev (Guru)      | 80, 81, 82, 83, 85, 86, 87, 140, 141, 406, 408              |
| arth                  | 6,111,192,390                                               |
| Ayodhyā               | 307                                                         |
| 3                     |                                                             |
| Bābur                 | 128                                                         |
| Banāras (Kāsī)        | 66, 270, 307, 395, 416                                      |
| Beņī                  | 56                                                          |
| Bhāgavat              | 50, 96                                                      |
| Bhairav               | 393                                                         |
| Bijā                  | 143                                                         |
| bhog                  | 8, 50                                                       |
| Brahm                 | 60, 86, 87, 101, 109, 113, 204, 386, 405, 418, 434          |
| Brahmā                | 2, 47, 50, 52, 121, 124, 125, 356, 399,419, 420, 439        |
| brahmin               | 91, 306, 331, 380                                           |
| Buddha                | 421                                                         |
|                       | g.                                                          |
| chācharī              | 26                                                          |
| chakavi               | 146, 295                                                    |
| chakor                | 146                                                         |
| Congregation (sangat) | 113, 131, 154, 164, 166, 168, 169, 172, 185, 186, 188, 190, |
| •                     | 194, 195, 197, 198, 199, 202, 204, 207, 221, 386, 387, 390, |
| 7 <b>.</b>            | 395, 406, 418, 423, 424, 428, 429, 433, 435, 437, 438, 440  |
|                       |                                                             |
| Dantvaktr             | 316                                                         |
| Darvish               | 3                                                           |
| Daśarath              | 49                                                          |
| Dāsū                  | 140                                                         |
| Dātū                  | 140                                                         |
| Dhanavantari          | 130                                                         |
| Dhannā                | 56, 92                                                      |
| Dharamchand           | 140                                                         |
| dharamsālā            | 43, 63, 131                                                 |
| Dharma                | 6, 59, 100, 111, 183, 241, 246, 271, 291, 390               |
| dhauti                | 52                                                          |
| Dhruv                 | 22, 56                                                      |
| dvāpar                | 58, 114, 115                                                |
| Durvāsā               | 316                                                         |
| Duryodhan             | 232, 389                                                    |

|                                       | •                                                           |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Ego                                   | 9, 12, 44, 58, 97, 105, 171, 174, 185, 191, 193, 198, 200,  |
|                                       | 209, 223, 287, 392, 393, 395, 435                           |
| Žkankār                               | 109, 206, 408, 410                                          |
| Equipoise                             | 28, 134, 202, 448                                           |
|                                       | ,,,,,,,, -                                                  |
| Gandharv                              | 2                                                           |
| Gangā (Ganges)                        | 28, 41, 45, 66, 67, 136, 148, 219, 226, 231, 270, 282, 307, |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | 315, 395                                                    |
| Gangū (the oil man)                   | 266                                                         |
| Ganes (the on man)                    | 2                                                           |
| Gauns                                 | 3, 435                                                      |
| Gayā                                  | 307                                                         |
| Godāvarī                              | 307                                                         |
|                                       | is in specifical                                            |
| Gomati                                | 307                                                         |
| Gorakhnāth                            | 52, 124, 354, 393                                           |
| Gurbāņī                               | 82, 84, 164, 180, 438                                       |
| Gurdvārā                              | 172, 192                                                    |
| Gurmati (gurmat)                      | 30, 68, 174, 185, 238, 252, 371, 431, 441, 442              |
| gurmukh                               | 22, 27, 30, 31, 33, 34                                      |
| - Automotive - Artis                  |                                                             |
| Hanumān                               | 300, 393                                                    |
| Hargobind (Guru)                      | 83, 86, 87, 88, 131, 141, 406, 409, 410, 418                |
| Harischandr                           | 394                                                         |
| hath yoga                             | 26                                                          |
| Hindū                                 | 4, 57, 66,269, 272, 323, 395, 412, 416, 435, 439            |
| Hiranyaksipu                          | 51, 316, 389                                                |
| Hîr                                   | 143                                                         |
| hom                                   | 15, 59, 307                                                 |
| hukam                                 | 36, 415                                                     |
| Si Si                                 |                                                             |
| Indr                                  | 50,59, 94, 121, 129, 394                                    |
| irā                                   | 26                                                          |
| Islām                                 | 3                                                           |
| Īd                                    | 13                                                          |
|                                       |                                                             |
| Jaidev                                | 56                                                          |
| Jamadagni                             | 48                                                          |
| Janak                                 | 56, 82, 97, 98                                              |
| jīv                                   | 2, 25, 124, 186, 241, 361, 363, 369, 381, 411, 412, 435,    |
| <b>,</b>                              | 442, 449                                                    |
| ,                                     |                                                             |
| Kabîr                                 | 56, 92                                                      |
| kaliyug                               | 58, 59, 77, 114, 115, 423, 432                              |
| Kamalā                                | 46                                                          |
| Kausalyā                              | 49                                                          |
| Kans                                  | 316, 389                                                    |
| Karatārpur                            | 63                                                          |
| Karn                                  | 394                                                         |
| Katņ                                  | 171C-1896 - 660                                             |
| Kaurav                                | 4, 60, 82, 416, 433, 439<br>50, 316                         |
| Nautav                                | 50, 316                                                     |

nām

```
Kābā
                           66
                           6, 111, 192, 193, 390
kām
Kedārnāth
                           307
khechari
                           26
Khudā
                           270, 416, 417
Krsna
                           50, 92, 132, 232, 421
Kshatriya -
                           91
                           26
kumbhak
                           247
Kumbhakaran
Kurukshetr
                           307
Lahinā
                           68, 69
Lailā
                           143, 386
                           248,393
Laksman
Laksmî
                           46, 129, 130, 167, 436
                           52, 203
Lomas
langar
                           161
Lankā
                           247, 316, 388
Machhandar -
                           52, 124, 393
madhyamā
                           17
                           25, 26, 45, 47, 52, 61, 109, 121, 124, 125, 130, 135, 137,
Maheša (Mahādev)
                           140, 190, 203, 247, 265, 300, 356, 257, 399, 417, 419, 422,
                           439
Mahival
                           143
Majanūń
                           143, 386
Mathurā
                           307
Mānasarovar
                           41, 127, 133, 134, 148, 212
                           6,39, 135, 137, 184, 190, 196, 362, 423
maya
                           307
Māyāpurī
Mecca
                           66, 270, 395, 416
Mohan
                           140
                           140
Mohari
moks
                          6,111,192, 390
Moses
                          397
Murārī
                          405
Muslim
                          4, 57, 66, 270, 272, 323, 386, 395, 412, 416, 434, 435, 439
                          13,395
namāz
                          52
neti
                          26
nyoli (nioli)
                          5, 52
nād
                          56, 91, 92
Nāmdev
Nānak (Guru)
                          32, 42, 43, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 72, 75, 128, 129, 140,
                          141, 386, 406, 408, 423, 446
                          2, 96, 98
Nārad
                          61, 63
Nārāyāņ
                          46, 70, 121, 354, 447
nāth
```

21, 75, 138, 170, 184, 223, 250, 313, 414

1.

```
Oankār .
                           1,21, 33, 34, 42, 51, 88, 109, 112, 142, 166, 206, 209, 291,
                           335, 356, 407, 408, 410, 428, 434, 436, 438, 439
                           3
Paigambar
Painde Khān
                           131
                           36, 42, 60, 64
panth
                           41, 79, 179, 211
. paramhans
parā
                           17
Parasu Rām
                           48, 248, 389, 421
paśyanti
                           17
Pändav
                           50
Pāras
                           68
                           26
pingalā
Pir
                           3
 Prahalād
                           51, 56, 94
Prayag
                           307
Punnün
                           143
 pūrak
                           26
 Pūtanā
                           237
 Qurān
                           3, 435
 Qutab
rajas
                           6, 57, 187, 356
                           56, 92
 Ravidās
 Rājsūy
                           50
                           76, 77, 78, 198
 Rājyoga
 Rāñjhā
                           143
                           49, 246, 248, 395, 417, 421
 Rām
 Rām Dās (Guru)
                           76, 87, 140, 141, 406, 408
 Rāmāyaņ
                           49, 246, 248
 Rāvaņ
                           246, 247, 316
 Renukā
                           48
                            13, 33, 416
 rozā
 sabad (Word)
                           180, 199, 207, 250, 417, 424
 Sadhanā
                           56, 92
 Sahasrbāhu
                           48, 389
 Sanak
                           98, 440
                           28, 33
 sandal
 Sarasvatī
                           28, 307
 Saravan (Śravan)
                           366
 Sassi
                           143
 sattv
                           6, 33, 57, 187, 356
                           58, 59, 115
 satyug
 siddh
                           70, 121
 Sitā
                           246
 soham
                           27
 Sohanî
                           143
Sorath
                           143
sväti nakstr
```

134, 195

| Śaikh               | 3                                                            |
|---------------------|--------------------------------------------------------------|
| Śakti               | 6, 25, 137, 190, 357, 417                                    |
| Śāradā              | 2                                                            |
| Śeşanāg             | 2, 44, 52,109, 121, 171, 205, 403, 440                       |
| Śiśupāl             | 316                                                          |
| Šukadev             | 97                                                           |
| Śukrāchāry          | 393                                                          |
|                     |                                                              |
| Takṣak              | 130                                                          |
| tamas .             | 6, 57, 187, 356                                              |
| transmigration      | 32                                                           |
| trāṭak              | 26                                                           |
| tretā               | 58, 59, 115                                                  |
| Trilochan           | 56                                                           |
| Vāhigurū            | 63, 170, 449                                                 |
| vaikhari            | 17                                                           |
| Vaikunth            | . 399                                                        |
| Valkuņņi<br>Vālmīki | 56, 96, 237                                                  |
| Vāman .             | 47, 421                                                      |
| Vaman .<br>Vārāh    | 51                                                           |
| Väran<br>Väsudev    | 92                                                           |
| Väsuki              | 310                                                          |
| Vasuki<br>Veda      | 4, 21, 51, 52, 57, 60, 65, 82, 96, 121, 122, 416, 433, 439,  |
| Veda                | 440                                                          |
| Vibration           | 29                                                           |
| Vibhīşaņ            | 92                                                           |
| Vidur               | 56, 92, 132                                                  |
| Virochan            | 94                                                           |
| Virtue              | 18, 24                                                       |
| Vişņu               | 2, 46, 52, 109, 121, 125, 130, 169, 356, 394, 416, 417, 421, |
|                     | 439                                                          |
| Vyās                | 96, 97                                                       |
| Wali                | 3                                                            |
| yajña               | 15, 54, 58, 59, 94, 307                                      |
| Yama                | 150, 233, 271, 283, 294, 297, 315, 381, 385, 394             |
| Yaşodā              | 92                                                           |
| Yamunā              | 28, 126, 307                                                 |
| Yādav               | 316                                                          |
| Yogi                | 79, 150, 184, 396                                            |
| Yudhişthar          | 50, 232, 394                                                 |
| e •                 |                                                              |